2. Die Praxis des Spirituellen Lernens

A) Das Lernen & Uben
1. Definition von Lernen & Uben

B) Der Modus des Lernens & Ubens
1. Das Meditieren
2. Umfassende Diatetik
a. Fastenzeiten
b. Gesunde Erndhrung
c. Beziehungshygiene
d. Entschleunigung des Lebens
3. Korperubungen
a. Atemtechniken nach Joseph
b. Korperliche Bewegung
c. Korperubungen
d. Fingeruibungen
e. Eigenmassage
4. Lesen & Horen

C) Fragen zu einem bewussteren Sein
Bedeutung der Fragen
1. Verstand vs. Korper
2. Verstand vs. Emotionen
3. Verstand vs. Vernunft
4. Verstand vs. Sozialitat

D) Verstarker
1. Personelle Verstarker
2. Institutionelle Verstarker
3. Mineralische Verstiarker
4. Substanzielle Verstiarker

A) Das Lernen & Uben

1. Definition von Lernen & Uben

Das hier gemeinte Lernen & Uben entstand unter der Annahme, dass der allgemeine Sinn
des Lebens darin besteht, nie das Gefiihl des eigenen Weiterkommens aufzugeben. Immer
wenn dieses Gefiihl abhanden kommt, sollte nach den Ursachen von Hindernissen bzw.
Blockaden gesucht werden, um tunlichst das Gefiihl des eigenen Weiterkommens im Leben

wieder zu erlangen.

Sowohl unser Korper als auch unsere Psyche, unser Geist und unsere Sozialitat sind alle
ganz personliche und damit individuelle Bereiche der eigenen Intelligenz, die jeder Mensch
fiir sich erforschen sollte. Das An-sich-Arbeiten durch Lernen & Uben ist eine

Grundbedingung fir eine reifere Lebensfiihrung.



Spirituelle Praxis ist das An-sich-Arbeiten. Das Lernen & Uben geschieht, um sich wohler zu
fihlen und personlich weiterzukommen im Leben. Dafiir miuissen alle vier
Seinskomponenten des Egos in den Lernprozess einbezogen werden: Korper, Psyche, Geist
und Sozialitat.

Das Lernen & Uben dient der Erreichung der héheren Seinsstufen des Lebens. Diese sind: 1.
Die Erwachung, 2. Die Befreiung und 3. Die Erleuchtung. Bis auf die Erwachung, die in
seltenen Féllen auch spontan ohne Lernen & Uben eintreten kann, ist es erforderlich, dass
u. A. spirituelles Wissen angestrebt wird. Ohne ein ausfiithrliches Verstandnis unseres
Daseins als Mensch ist es demnach nicht moglich, reifere Seinsstufen zu erreichen. Wer sich
hierfiir interessiert findet Grundlegendes im Beitrag ,,Das Dasein als Mensch“ im Blog ,.Die
Weltformel“ (josephlorch.de).

Die Seele eines Menschen besteht aus Psyche + Geist und findet ihren Ausdruck wahrend
des Lebens in der Personlichkeit. Die Personlichkeit ist der Ausdruck der lebenslangen
Auseinandersetzungen des Ichs mit den Themen: Verstand vs. Vernunft, Verstand vs.
Emotionen, Verstand vs. Kérper und Verstand vs. Sozialitat. Das Leben formt den
angeborenen kindlichen Charakter der Seele, woraus sich die Personlichkeit (Persona =
Maske) bildet und schlussendlich, nach dem Tod des Korpers, im Nachleben weiter
psychodynamisch existiert.

Dynamischer ausgedriickt: Das Psychische mit samtlichen emotionalen Erlebnissen,
inklusive des eigenen Verlangens + das Geistige mit dem erworbenen Wissen sowie dem
Gewissen, bestehend aus der personlichen Moral und Ethik, existieren als eigenstdndiges
Energiefeld im Nachleben weiter. Dieses Energiefeld ist die Seele.

Die Akzeptanz der Tatsache, dass die Seele im Nachleben weiterhin psychodynamisch
existiert, ist der erste Meilenstein in der spirituellen Entwicklung eines Menschen. Das
bedeutet, dass die Seele, als umgebendes Energiefeld des Korpers, sich im Laufe eines
Lebens verandert und im Moment des Todes aus der Gebundenheit an den Korper
entweicht und weiter in der dynamischen 4. Dimension existiert. Im Grunde genommen
genauso, wie beim Traumen wihrend des Schlafens, nur dass die Gebundenheit an den
Korper im Traum bzw. wahrend des Traumens nicht gelost wird. Naheres zu den hier
gemeinten Dimensionen ist im Artikel ,,Die acht Dimensionen der Materie“ im Beitrag ,,Der
Aufbau des Seins“ im Blog ,,Die Weltformel“ zu finden.

Der zweite Meilenstein in der spirituellen Entwicklung eines Menschen ist die Einsicht,
dass, wenn es ein weiteres Existieren der Seele im Nachleben gibt, dann muss es wohl auch
eine Form der Existenz geben, die vor der Geburt eines Menschen vorhanden war, also eine
Art Vorleben.

Das An-sich-Arbeiten ist etwas, das in der Freizeit geschieht. Es sollte allerdings ein
gesunder Ausgleich zwischen Lernen & Uben und sonstigen Freizeitaktivititen angestrebt
werden - Stichwort Lebensbalance.



Die Mindestzeit fiir regelméiRiges Lernen & Uben betrégt 15 Minuten pro Tag. Wer nicht
taglich an sich arbeitet, befindet sich nicht im Modus des Lernens & Ubens, was auch in
Ordnung ist, wenn eine spirituelle Praxis nicht gewtnscht ist. Es ist ja immer wieder
moglich, in den Modus des Lernens & Ubens wieder einzusteigen.

Das An-sich-Arbeiten soll Spafs machen und vor allem das Gefiihl vermitteln, dass
Fortschritte erzielt werden bzw. dass das Richtige getan wird. Wer das Lernen & Uben nicht
als anregend, sondern vordergrindig als anstrengend erlebt, ist einfach nicht soweit, sich
spirituell zu entwickeln, und sollte warten, ob spater im Leben der Kick kommt. Das Ich legt
die Prioritaten fest und entscheidet.

B) Der Modus des Lernens & Ubens

Wer in den Modus des Lernens & Ubens einsteigen méchte, wird als erstes sich in Geduld
uben miissen. Spirituelles Lernen ist ein langsamer Prozess, der ein Leben lang in
mehreren Phasen intensiveres Lernens & Ubens ablauft. Nur die eigene Motivation
entscheidet, wann was intensiviert wird.

Spirituelles Lernen bedeutet, sich mit unserer Spiritualitdt auseinanderzusetzen und das
Erlernte in das eigene Leben zu integrieren. In der Spiritualitiat geht es dabei hauptsachlich
um:

1. Die seelischen Vorginge des Lebens, Nachlebens und des Endlebens verstehen zu wollen.
2. Wissen uber unsere Herkunft sowie die uns umgebenden Energien anzustreben.

3. Die Entstehung und die Besonderheit der Erde verstehen zu wollen.

4. Die vier Auseinandersetzungen des Ichs meistern lernen:

Verstand vs. Korper
Verstand vs. Emotionen
Verstand vs. Vernunft
Verstand vs. Sozialitat

Ich und mein Korper

Ich und meine Gefiihle
Ich und meine Gedanken
Ich und meine Rollen

Das Lernen & Uben sollte moglichst frith, am besten in der Jugendzeit, spétestens aber in
der anschliefSenden Phase der Adoleszenz, angefangen werden. Dabei ist es wichtig zu
berucksichtigen, dass Uiber die Jahre Phasen eintreten werden, in denen das An-sich-
Arbeiten nicht geschieht, was teilweise Jahre dauern kann. Sobald es wieder sinnvoll
erscheint, sollte mit dem regelméfRigen und spezifischen Lernen & Uben wieder begonnen
werden.

In der Zeit, so zwischen 13 und 30, ist das Ego mit Korper + Psyche + Geist + Sozialitat noch
recht flexibel. Je dlter ein Mensch wird, desto komplexer ist es, Verdnderungen zu
bewirken. Komplex, weil je dlter ein Mensch wird, desto mehr individuelle Faktoren bei
einer Entscheidung bertuicksichtigt werden.

Das Hauptmerkmal des spirituellen Lernens ist das alleine An-sich-Arbeiten. An-sich-
Arbeiten ist nun mal am effektivsten, wenn es alleine und ohne dufSeren Einfluss oder gar



Ablenkung praktiziert wird. Wem es leichter fallt, mit anderen zu tiben, sollte in Gruppen
gehen, aber stets nebenher das alleine An-sich-Arbeiten eintiben.

Spirituelles Lernen nach Joseph besteht aus vier Kategorien:

1. Das Meditieren

2. Umfassende Diatetik
3. Korperibungen

4. Lesen & Horen

1. Das Meditieren

Im Rahmen des spirituellen Lernens ist das Ziel des Meditierens das Erreichen des
meditativen Status, der die einzige Moglichkeit ist, Zugang zum eigenen Selbst zu erhalten.
Es gibt eine Menge verschiedener Meditationsformen, die vermehrt seit den 60er Jahren
des letzten Jahrhunderts aus Japan und Indien von uns itbernommen und angepasst
wurden. Auch das, was wahrend des Meditierens angestrebt werden sollte, variiert je nach
“Schule” stark.

Das Meditieren des spirituellen Lernens wird im nachsten Beitrag ,,Das Meditieren nach
Joseph” mit Theorie, Praxis und Zielsetzung ausfuhrlich erlautert.

2. Umfassende Diatetik

Diatetik ist die Lehre einer gesunden Lebensfilhrung und ging wohl aus der
hippokratischen Medizin (~450 bis ~300 v. Chr.) hervor. Das Verstandnis des Begriffs Didtetik
hat sich im Laufe der Jahrhunderte leider nur auf die Erndhrungsweise eingependelt,
wobei die Ubrigen Bereiche einer gesunden Lebensfiihrung anderen Disziplinen
untergeordnet wurden.

Die umfassende Diatetik im Rahmen des spirituellen Lernens nach Joseph umfasst folgende
Bereiche:

a. Fastenzeiten

b. Gesunde Erndhrung

c. Beziehungshygiene

d. Entschleunigung des Lebens

a. Fastenzeiten

Das Fastenkonnen gehort zu den vier Hauptaufgaben des spirituellen Lernens. Fasten hat
einen bereinigenden Effekt, sowohl auf den Korper als auch auf die Psyche. Beim Fasten
werden korperlicherseits Abbauprozesse in Gang gesetzt und psychischerseits 10st das
Fasten Emotionen aus, die vorher blockiert wurden — meistens aus verniinftigen Grunden.
Zudem verscharft das Fasten den Geist und damit das Denken.

Fastende erleben sich mehr in sich eingeschlossen. Es ist ja auch kein Wunder, denn der
Korper ist wahrend des Fastens auf eine innere Reinigung umgestellt, was zu einem
gewissen Abschirmungseffekt fuhrt. Die notige Nahrung fir das Funktionieren des Alltags



holt der Korper wihrend des Fastens von den eigenen inneren Reserven. Fettreserven und
andere Ablagerungen werden abgebaut und in der Leber zu Energie umgewandelt.

Nun gibt es unzéihlige Fastenmethoden. Ziel des spirituellen Fastens nach Joseph ist
allerdings, dass mehrere Tage bis Wochen keine feste Nahrung zu sich genommen wird. Es
werden nur Flussigkeiten und zwar 3-4 Liter pro Tag getrunken. So banal es klingen mag,
aber es geht darum, nicht zu kauen bzw. die Kaumuskulatur nicht zu benutzen. Diese
Fastenmethode stammt vom Heilfasten nach Buchinger.

Proteinhaltige Getrdnke sollten unbedingt vermieden werden, denn sie konnen zu starker
Ubelkeit fiihren. Sifte spenden viel Energie fiir den Korper. Wer im Fasten geiibt ist, kann
ohne Weiteres mehrere Tage nur mit Wasser auskommen, was die starkste innere
Reinigung auslost. Der Korper halt samtliche fiir das Leben erforderlichen Substanzen fiir
mehrere Wochen vorratig.

Waéhrend des Fastens muss das Verdauungs- und Immunsystem sich nicht mehr um den
Darm kiimmern, was zur Folge hat, dass die freien energetischen Kapazitaten dafir genutzt
werden, um als Erstes akute Entziindungen zu beseitigen und danach die chronischen
Leiden anzugehen. Entziindetes Gewebe wird soweit es geht vernichtet und entsorgt.

Unser Korper ist von Natur aus darauf programmiert, sich selbst zu heilen. Die
Abfallprodukte, die wiahrend des Fastens entstehen, werden durch den Darm, die Nieren
und die Haut ausgeschieden.

Das personliche Kontingent an Lebensenergie wird beim Fasten nicht mehr hauptsachlich
fir die Verdauung eingesetzt. Die Lebensenergie steht dann den regenerativen Prozessen
des Korpers zur Verfiigung. Das Fasten bewirkt ein leichtes Absenken der
Korpertemperatur, weswegen ein zusdtzlicher Pullover notig sein kann.

Fasten ohne anschliefdende Nahrungsumstellung fiithrt zu einem Jo-Jo-Effekt mit Zunahme
des Korpergewichts. Wer regelmafSig fastet, baut eigene Fettreserven schneller ab und hat
kaum noch abbaubare Ablagerungen mehr. Regelméfiiges Fasten fiihrt zu einer
Veranderung sowohl der Hormontéatigkeit des Korpers als auch der Enzymtéatigkeit des
Verdauungstrakts. Solche Veranderungen fithren zu einem schnelleren Abbau der Nahrung
mit einer besseren Ausbeute. Daher ist eine Erndhrungsumstellung nach dem Fasten auf
eine geringere Energiezufuhr erforderlich, wenn zumindest das frihere Gewicht wieder
gehalten werden soll.

b. Gesunde Erndhrung

Sich gestuinder zu erndhren sollte das Ziel bei der Erndhrungsumstellung sein. Gestinder
sind bekanntlich, alphabetisch geordnet: Eier, Fisch, Gemise, Honig, Joghurt, Nusse, Obst,
Quark, Natursirup & Vollkornprodukte. Auf jeden Fall sollten weniger Fleisch, Salz und
Zucker sowie Fastfood zu sich genommen werden.

Zu einer gesunden Erndhrung gehort definitiv auch, dass auf das Korpergewicht geachtet
wird. Dabei sollte das eigene gesunde Wohlfihlgewicht angestrebt und falls erreicht



moglichst gehalten werden. Im Laufe des Lebens sind Anpassungen des eigenen
Wohlfiihlgewichts durchaus sinnvoll.

Die Nahrungsaufnahme kann grundsatzlich gleichgesetzt werden mit der inneren
Mitterlichkeit, also der Beziehung zum eigenen implementierten Muttergefiihl. Grob
eingeteilt ist die Magersucht eine absolute Ablehnung der erhaltenen Miitterlichkeit, die
durch Nahrungsverweigerung bis zum Tode fiihren kann. Bulimie ist eine zwiespéltige
Haltung gegenuber der inneren Miitterlichkeit, die dazu fihrt, dass grofe Mengen an
Nahrung als Befriedigung der Sehnsucht aufgenommen werden. Im Nachhinein ziehen
diese Mengen an Kalorien negative Gedanken - Angst vor der Gewichtszunahme - nach sich,
sodass die Nahrung schnellstens wieder rausbefordert wird. Bei der Adipositas ist es so,
dass nie genug Miitterlichkeit zu bekommen ist.

c. Beziehungshygiene

Beziehungshygiene bedeutet, sich von destruktiven Beziehungen zu bereinigen bzw. zu
losen. Konstruktive Beziehungen sollten gepflegt werden. Zwischen zerstorerisch und
forderlich ist eine grof3e Palette an Beziehungsqualitdten, die alle Einfluss ausiiben. Jede
Beziehung 16st irgendeine Einflussnahme aus. Wie weit diese Einflussnahmen zu
Veranderungen fihren, ist individuell unterschiedlich.

Die Beziehungsqualitdt zwischen zwei Personen ist hauptsichlich von der Art & Weise ihrer
Interaktionen gekennzeichnet. Die Beziehungsqualitat zweier Menschen spielt eine grofde
Rolle bezuiglich des Umgangs miteinander. Hierbei geht es um die eigene erlebte Position,
die das Verhalten anderen gegentiiber bestimmt.

Grundsatzlich kann in einer Beziehung Gleichberechtigung, Unterlegenheit oder
Uberlegenheit vorliegen. Allerdings ist es oft so, dass die Beziehungsqualitét sich in einer
Beziehung - je nach Anliegen - unterscheiden kann. Fir den jeweiligen Umgang ist es von
Bedeutung, ob eine Anerkennung oder Ablehnung der anderen Person gegentiber herrscht.

Besteht eine gleichberechtigte Beziehung, dann ist bei gegenseitiger Anerkennung ein
freundlicher und bei Ablehnung ein unfreundlicher Umgang zu erwarten. Befindet sich
jemand in der unterlegenen Position, wird bei Anerkennung der tiberlegenen Person meist
ein respektvoller Umgang gepflegt und bei Ablehnung der tiberlegenen Person gegentiiber
eher auf Distanz gegangen. Eine sich als tiiberlegen erlebende Person unterstiitzt
Unterlegene, wenn eine Anerkennung herrscht, und unterdriickt sie, wenn sie abgelehnt
werden.

Beziehungsqualitdat | Anerkennung Ablehnung
Gleichberechtigt Freundlich Unfreundlich
Unterlegen Respekt Distanz
Uberlegen Unterstitzung Unterdriickung

Selbstverstandlich handelt es sich hier um richtungsweisende Verallgemeinerungen, die
vor allem individuell und je nach Situation variieren konnen. Bspw. kann die Art & Weise



der Unterdriickung, die von einer tiberlegenen Person mit ablehnender Haltung ausgeht,
mehr oder weniger destruktiv sein.

Zu berucksichtigen ist ebenfalls hierbei, welcher Umgang erfahren wird. Eine Beziehung
besteht aus zwei Personen, die sich begegnen.

d. Entschleunigung des Lebens

Unter Entschleunigung des Lebens werden MafSnahmen zur Simplifizierung des Alltags
verstanden. Am effektivsten ist dabei die Grundprinzipien des Qualititsmanagements (QM),
in das eigene Leben zu integrieren. Wer die Grundprinzipien des QM im Leben
anzuwenden lernt, erfahrt nach einer Weile eine Entschleunigung, die sehr wohltuend ist.

Simplifizierungen benotigen zunéchst einen Uberblick iiber die konkreten Abliufe des
eigenen Alltags. Diese Ablaufe werden dann hinsichtlich der drei Qualitaten des QM
betrachtet und analysiert.

- Strukturqualitdt - Wie ist der Aufbau zu verstehen?
- Prozessqualitat - Wie ist der Ablauf zu verstehen?
- Ergebnisqualitat - Was kommt dabei heraus?

Die Hauptaufgabe der Simplifizierung ist, durch sinnvolle Veranderungen den Alltag
emotional zu optimieren. Dadurch wird das Leben erleichtert, allerdings nur, wenn der
Optimierungsanspruch des Simplifizierens aufrechterhalten wird.

Simplifizierung ist wie ein Wechsel vom passiven Ertragen zum aktiven Gestalten.
Simplifizierung funktioniert allerdings nicht in der privaten Beziehung zwischen zwei
Menschen, es totet sie!

Privates QM ist fiir Prozessablaufe, wie:

- Arbeit

- Finanzen

- Verpflichtungen
- Hobbies

3. Korperiibungen nach Joseph

Die Korperubungen des spirituellen Lernens zielen darauf ab, den Korper fit zu halten. Fit
fiir den aktuellen Alltag und vor allem fiir das Alterwerden. Wer méglichst lange gesund
und beweglich bleiben machte, sollte sich fit halten. Fit ist, wer sich fit fiihlt und sich dabei
uberprufbar nichts vormacht.

Folgende funf Bereiche gehoren zu den Korpertibungen nach Joseph:

a. Atemtechniken nach Joseph
b. Gentigend Bewegung

c. Korperubungen

d. Fingerubungen

e. Eigenmassage



a. Atemtechniken nach Joseph

* Das bewusster Ausatmen nach Joseph

Die Atemform, die hier eingelibt werden soll, heifst Bauchatmung, weil dabei beim Atmen
hauptsachlich die Bauchdecke sich bewegt. Bei der zweiten Atemform, der Brustatmung,
bewegt sich hauptsédchlich der Brustkorb. Beide Atemformen haben gemeinsam, dass das
Zwerchfell unbemerkt beim Einatmen angespannt und beim Ausatmen entspannt wird.

Die Ausgangsstellung beim bewusster Atmen ist der Augenblick zwischen der vollstdndigen
Ausatmung und der dann von alleine erfolgenden Einatmung, also wenn die luftleere
Lunge von sich aus die Einatmung einleitet. Wahrend der Einatmung spannt sich das
Zwerchfell allméhlich an und wahrend der Ausatmung entspannt es sich wieder. Die
Einatmung ist also ein aktiver, anspannender Prozess und die darauf folgende Ausatmung
verlauft passiv und fur das Zwerchfell entspannend. Demnach ist die Ausgangsstellung bei
der Atmung der Moment des entspannten Zwerchfells. Um in die Ausgangsstellung zu
gelangen, sollte der Rest an Luft, der beim Ausatmen in der Lunge noch vorhanden ist,
durch eine leichte Einziehung der Bauchmuskulatur mit geradem Riicken und leicht
angezogenem Damm rausgepresst werden.

* Schnurren

In der Ausgangsstellung des bewusster Atmens, ist die Kehle nicht automatisch entspannt.
Eine absolut entspannte Kehle ist in der Lage zu schnurren wie eine Katze. Das bedeutet,
dass sowohl beim Einatmen als auch beim Ausatmen ein leises schnurrendes Gerausch
entsteht. Beim Schnurren wird die beim Schnurren wird die Bauchatmung aufrecht
erhalten.

Wer bei bleibender entspannter Kehle die Tonhohe des Schnurrens dndern moéchte, kann
die Stimmbénder bewusst lockern bzw. anspannen => absteigend bzw. aufsteigend. Diese
Bewegungen des Kehlkopfes sind mittig im Hals von innen spiirbar und bei Mdnnern
auferlich sichtbar. Nur eine entspannte Kehle ist in der Lage, ein schnurrendes oder auch
schnarchendes Gerdusch zu verursachen.

* Ertonen

Wéhrend des bewusster Ausatmens nach Joseph wird der tiefste Ton, der personlich ohne
Anstrengung erzeugbar ist, angesetzt und so lange ertdnt, wie moglich. Sobald die Luft aus
der Lunge raus ist, fangt die Einatmung von alleine wieder an. Hierbei geht es darum, eine
langsame, gleichmafige, tiefe und leise Einatmung mit darauf folgender sauber, rein
tonender Ausatmung einzuiiben. Die Einatmung sollte moglichst nicht hérbar sein. Hierbei
sollte die Bauchmuskulatur leicht angespannt werden, also keine Bauchatmung, sondern
die Brustatmung zulassen.

Der Unterschied zwischen der Bauch- und der Brustatmung ist, dass ab der
Ausgangsstellung des bewusster Atmens bei der Brustatmung die Bauchmuskulatur leicht
angespannt und gehalten wird. In der Ausgangsstellung ist sowohl das Zwerchfell als auch
die Bauchmuskulatur entspannt. Sobald die Bauchmuskulatur beim Einatmen leicht
angespannt wird, erzeugt die Anspannung des Zwerchfells eine Brustatmung.



Um die beiden Ohrtrompeten beim Ertonen zu 6ffnen, ist es erforderlich, den unteren
Kiefer an den Schéadel nach hinten leicht anzupressen und gleichzeitig die Ohren
anzuziehen, wie beim Ohrenwackeln. Die Zungenspitze wird dort an den Gaumen leicht
angelegt, wo die Schneidezdhne innen in den Gaumen ubergehen. Dabei wird der Ton
plotzlich innerlich sehr laut gehort.

* Singen

Nachdem das Schnurren und das Erténen beherrscht werden, kann ein Singen, das nur die
Stimmbéander beansprucht, erlernt werden. Dazu wird, wie beim Schnurren, widhrend des
langsamen Ausatmens eine Tonerhohung nur durch eine Anspannung der Stimmbéander
erreicht. Dabei bleibt die Ausatmung weiterhin gleichmafdig. Getibt wird zunachst, den
tiefsten Ton stufenlos zu erh6éhen, oben zu halten und dann wieder stufenlos zu vertiefen.
Alles wahrend einer Ausatmung. Sobald die Technik beherrscht wird, fangen die
Stimmbénder oft von alleine an, eine innere Melodie zu singen.

Durchaus sinnvoll ist es, wahrend des Alltags hin & wieder zu kontrollieren, wie
angespannt das Zwerchfell bzw. wie hoch die Atmung gerade ist, indem kurz bewusster
aus- und dann eingeatmet wird. Es wird schnell deutlich, wie sdmtliche Emotionen die
Anspannung des Zwerchfells bzw. die Hohe der Atmung beeinflussen. Wer in sich ruht,
atmet unbewusst von der Ausgangsstellung des bewusster Ausatmens mit entleerter Lunge
ein.

Es spricht auch nichts dagegen, fiir ein paar Minuten leise vor sich hin zu schnurren, um
sich zu entspannen. So halten Katzen jedenfalls ihre Entspanntheit aufrecht.

* Der bewegte Vokalton

Bei dieser Ubung wird vorausgesetzt, dass das bewusster Atmen nach Joseph beherrscht
wird. Aus der Position der lockeren vollstindigen Einatmung heraus — mit leicht
angespannter Bauchmuskulatur und geradem Riicken — wird ein Vokalton, wie "a" in
mittlerer Tonhdhe gesungen.

Es folgt dann ein stufenloses Fallen der Tonhohe des Vokaltons — bis zum tiefstmdéglichen
Ton — ausschliefRlich tiber den Kehlkopf veranlasst. Unten angelangt, wird ein “B“ vor dem
Vokal gesetzt, wie in “Ba“, wonach der Vokalton ohne B wieder nach oben bis zum
hochstmaoglichen Ton langsam stufenlos hochsteigt. Ganz oben angelangt, wird der hdchste
Ton kurz gehalten, und dann stufenlos wieder bis zum tiefstmoéglichen Ton langsam
fallengelassen, um dann wieder mit “Ba“ langsam hochzusteigen.

Wihrend dieser Ubung sollten die alleinigen Verianderungen der Stimmbénder gespiirt
werden. Die Zunge liegt dabei locker im Zungenbett und der Mund ist leicht ge6ffnet.

Ein stufenloses Singen kann mit den acht deutschen Vokalen, hier in alphabetischer
Reihenfolge a, &, e, i, 0, 0, u & U hinter dem “B“ beim untersten Ton ausgefiihrt werden. Ein
Vokal kann beibehalten oder wihrend des Steigens bzw. Fallens stufenlos modifiziert



werden. Selbstverstandlich konnen jegliche Variationen der Reihenfolge bzw. der Auswahl
der Vokale gesungen werden.

Ein stufiges Singen kann z. B. mit “Ba“ unten anfangen und stufig mit “a“ die Tonleiter
steigen oder die restlichen sieben deutschen Vokale 4, e, i, 0, 0, u & U in jewelils eigener
Tonhohe stufig steigend bzw. fallend singen. Die natiirliche Reihenfolge scheint steigend o —
u-a-e-1ibzw. vervollstindigto-6-u-u-a—-4a-e-1izusein.

Ein sprunghaftes Singen kann durch das Uberspringen einzelner Stufen der benutzten
Tonleiter erreicht werden. Es folgt demnach kein Treppenmuster, sondern Tonspriunge, wie
es beim Singen von Liedern ublich ist. Rhythmische Impulse jeglicher Art beleben das
Empfinden und setzen den Korper in innere oder dufiere Bewegung.

Das Om-Singen ist eine sehr effektive Ubung, die eine angenehme innere Ruhe erzeugt.
Diese Ubung ist abgeleitet von der heiligen Silbe Om, die die Einheit aller Dinge
symbolisiert. Es gibt einige kulturelle Modifikationen bezuiglich der Ertonung des Om.

1. Das “O“ wird durchgehend gehalten, und das “m“ nur zum Ende der Ausatmung kurz
gesummt. Es wird demnach hauptséchlich ein singuldrer Ton erzeugt und gehalten.

2. Die Dauer des Singens von “O“ & “m“ wird variiert. Ein langeres “O“ und kuirzeres “m*
oder umgekehrt. Es wird ein dualer, 2er-Takt der Silbe Om erzeugt.

3. Die Hinzufligung eines “U“, woraus dann AUM entsteht. Es handelt sich um einen 3er-
Takt des Om, als AUM gesungen. Auch hier konnen die Dauer des Singens der einzelnen
Tone variieren.

4. Die Hinzuftigung eines “O“ zum AUM, woraus AOUM entsteht. Hier handelt es sich um
einen 4er-Takt des Om.

Oft wird das AOUM, wie das Om & AUM, innerhalb einer Ausatmungsphase wiederholt.
Hier geht es darum, sowohl Om, AUM als auch AOUM langgezogen und daher nur einmal
wéhrend einer Ausatmungsphase zu singen.

Ein Takt wird hier verstanden als eine gleichmafiige, wiederkehrende Betonung. Ein Takt
kann beim Singen sowohl durch eine Silben- als auch durch eine Tonhdéhendnderung
erfolgen. Ein 4er-Takt kann demnach hier aus bis zu vier Silben oder vier Tonhéhen
bestehen. Selbstverstandlich gibt es auch andere Betonungsmoglichkeiten beim Singen.
Hier geht es aber nur um das Om Singen. Rhythmische Veranderungen werden hierbei
nicht angestrebt. Das wéren z. B. starke Verdnderungen durch einzelne Betonungen.

Eine Erweiterung des AOUM ist, statt AOUM zu wiederholen, AOUMMUOA zu singen. Beim
AOUMMUOA-Singen wird der tiefstmogliche Vokalton “a“ angesungen und dann stufenlos
ino—- u-m-m-u-o0-a... modifiziert und ohne Unterbrechung wieder angefangen.
Beim AOUMMUOA handelt es sich um zwei 4er-Takte und wird gestreckt gesungen,
ebenfalls moglichst solange eine Ausatmungsphase andauert. Das AOUMMUOA Singen
kann stufenlos, stufig, sprunghaft oder einfach beim tiefsten Ton bleibend gesungen
werden.

10



Die Resonanz des AOUMMUOA kann durch entsprechende Mundverdnderungen, die zu den
Vokalen passen, verstarkt werden. A mit weiterer Mundo6ffnung, o mit runder
Mundoffnung, u mit spitzer Mundoffnung und m mit leicht geschlossenen Lippen. Der
Mund wird dabei langsam geschlossen und wieder langsam geoffnet.

b. Korperliche Bewegung

Beim spirituellen Lernen bedeutet korperliche Bewegung entweder die Beine oder die
Arme zu bewegen. So geht es um das Stehen, das Gehen, das Jonglieren und/oder die
Fingerubungen nach Joseph.

Ausfihrliches zu den korperlichen Bewegungen ist im Beitrag ,Korperibungen nach
Joseph“ zu finden. Es geht dabei hauptsachlich um Dehn- und Drehiibungen.

c. Korperiibungen
Die Korperiibungen des spirituellen Lernens sind in Ubungsprogrammen enthalten, die im
Beitrag ,Korperubungen nach Joseph“ ausfuhrlich erlautert werden.

d. Fingerdynamik

Die Fingerdynamik des spirituellen Lernens entwickelte sich aus dem Drehen der
chinesischen Qi-Gong Kugeln. Das Kugeldrehen wurde hier weiterentwickelt, woraus die
gesamte Fingerdynamik des spirituellen Lernens entstand.

Ausfihrliches zur Fingerdynamik ist im Beitrag ,,Fingerdynamik nach Joseph“ zu finden.

e. Eigenmassage

Die Eigenmassage nach Joseph ist hauptsachlich der Trigger-Punkt Erkennung und
Behandlung entliehen und wurde dem eigenen Kontext angepasst. Die Eigenmassage des
Korpers wird im Beitrag ,,Die Korperibungen nach Joseph“ und die Eigenmassage der
Finger im Beitrag ,Fingerdynamik nach Joseph“ ausfiihrlich erlautert.

4. Lesen & Horen

Wer sich fur die Themenbereiche des spirituellen Lernens nach Joseph interessiert, stof3t
unweigerlich irgendwann auf die Veroffentlichungen der theosophischen Bewegung Ende
des 19. Jahrhunderts. Die damaligen Schriften sind im Internet leicht erhéltlich. Sie
enthalten die Rohdaten der Anfinge einer sachlichen Ubersetzung und Strukturierung
uralter schriftlicher und symbolischer Niederlegungen fast aller Volker der Erde.

Damals wurden z. B. zum ersten Mal Phdnomene der 4. und 5. Dimensionen unseres
Daseins in sachlicher englischer Sprache niedergeschrieben. Das Hauptaugenmerk jedoch
lag darin, die Annalen unseres Daseins ebenfalls zu formulieren. Dabei wurde alles, was
relevant erschien, gesammelt, Uibersetzt, eingeordnet und moglichst veroffentlicht. Die
Nomenklatur der Theosophie musste leider fremdsprachlich bleiben, da es in den
westlichen Sprachen selten Begriffe fiir tiefere spirituelle Inhalte gab.

11



Wer Interesse hat, sollte sich zunachst mit den Inhalten der Theosophie beschéftigen und
erst spater, wenn Uberhaupt, mit der Theosophischen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts. Die
Inhalte der Schriften enthalten die wesentlichen Themen, um eine Orientierung
hinsichtlich der personlichen Priaferenzen zu erhalten.

Gelesen und verstanden werden sollte der Blog ,,Die Weltformel“ (josephlorch.de). Als
anfangliche Orientierung werden dort samtliche Themen des spirituellen Lernens nach
Joseph erlautert. Es sollte darauf geachtet werden, welche Themenbereiche der Weltformel
personlich ansprechend erscheinen. Dort sollte weitergelesen werden. Ein Thema zu
verstehen bedeutet, die verschiedenen Thesen dartiber zumindest nachvollziehen zu
konnen. Ein bereits vorhandenes Weltbild muss auch kippen durfen.

* Der Modus des Lernens & Ubens

Eine spirituelle Praxis ist nur moglich, wenn fiir einen langeren Zeitraum das An-sich-
Arbeiten ansteht. Wer in den Modus des Lernens & Ubens einsteigen mochte, sollte
folgende allgemeine Anweisungen befolgen:

1. Lerne zu meditieren

2. Lerne zu fasten

3. Mache Korperibungen

4. Lese & hore Uiber Spirituelles

Das Erwachsensein ist die beste Zeit zur Konsolidierung des Lernens & Ubens, das
bestenfalls bereits in der Jugend angefangen haben sollte. Hier sei nochmals betont, dass es
sich um ein phasenweises Lernen & Uben, also in Perioden mit Intervallen handelt. Auch
bewusst eingeleitete Pausen von Monaten bis Jahren sind durchaus gangig.

Im Seniorenalter sollte jedenfalls von dem, was gelernt & getibt wurde, profitiert werden
konnen. Eine bessere Zeit zur Vollbringung des spirituellen Fortkommens, als ab ~ 60, gibt
es nicht.

Jeder Mensch darf selbst entscheiden, wie viel Zeit & Energie in die eigene ganz personliche
Weiterentwicklung investiert wird. Empfehlen kann ich nur, dass in irgendeiner Form &
Weise drangeblieben wird, sich sowohl korperlich, psychisch, geistig als auch sozial flexibel
zu halten.

Wenn das spirituelle Lernen & Uben nicht als Eustress, sondern als Disstress empfunden
wird, dann sollte das An-sich-Arbeiten fiir eine Weile gelassen werden. Es scheint dann
nicht das Richtige, zumindest zu dem Zeitpunkt, zu sein.

Hierbei ist es wichtig, darauf zu vertrauen, dass, wenn die eigenen Gedanken sich wieder
um ein bestimmtes Thema des spirituellen Lernens & Ubens drehen, noch ein Versuch,
vielleicht in modifizierter Art & Weise, begonnen werden sollte. Wenn das nicht geschieht,
dann ist das Gefiihl des auf dem richtigen Weg Seins bzw. des personlichen Weiterkommens
auch meistens weg.

12



Das erforderliche Sich-zu-Disziplinieren sollte dann erfolgen bzw. eingetibt werden, wenn
der Entschluss zu einer bestimmten spirituellen Praxis gefasst wurde.

Sich-zu-Disziplinieren wird hier verstanden als:

1. Festlegung eines regelméfigen Lern- & Ubungsprogramms.
2. Feste Tage und Zeiten einzuplanen.

3. Die zugehdrigen Anweisungen und Regeln einzuhalten.

4. Das Dranbleiben am eigenen Programm.

Sobald das Sich-zu-Disziplinieren nicht mehr erforderlich ist, tritt eine Phase der
Selbstverstiandlichkeit ein. Das spirituelle Lernen & Uben ist dann im Lebensablauf
integriert. Nach einer gewissen Zeit ist diese Selbstverstandlichkeit in der Regel wieder weg,
meistens weil ein Ereignis im Leben eingetreten ist, das verstandlicherweise Vorrang hat.
Aber es kann auch eine bewusste Entscheidung gewesen sein, zu pausieren.

Spirituelles Lernen & Uben lohnt fiir das Leben! Wer anfangen méchte, an sich zu arbeiten,
sollte die bisherige Lebensweise zunéachst wie gewohnt weiterfiihren, dabei anfanglich hin
& wieder und mit der Zeit regelméfiiger bewusst an sich arbeiten. Es kann durchaus sein,
dass ein Bedurfnis, das eigene Leben aufzurdumen, ziemlich schnell kommt. Solange nur
das getan wird, was wirklich von innen kommt und gewollt ist, sollte nur Positives dabei
rumkommen. Allerdings unter der Bedingung, dass die angestrebte Veranderung auch
erreicht werden kann.

Das Leben besteht aus mehreren Phasen, die eine Verdnderung von Prioritaten
verursachen bzw. bedirfen. Kindheit, Jugend, Adoleszenz, Erwachsensein, Seniorensein
und Altsein. Selbstverstandlich konnen personliche Prioritaten sich innerhalb einer
Lebensphase dndern. Die eigentlichen Friichte des spirituellen Lernens & Ubens werden im
letzten Drittel des Lebens als Senior geerntet. Ahnlich wie die Friichte der finanziellen
Vorsorge erst im Rentenalter geerntet werden.

C) Fragen zu einem bewussteren Sein
* Bedeutung der Fragen
Die hier folgenden Fragen sollen spirituell Interessierten ein bewussteres Leben

ermoglichen.

Es wird davon ausgegangen, dass:

1. Wer die Bedeutung dieser Fragen nicht versteht, egal wie damit personlich umgegangen
wird, ist ein ganz normaler Mensch, denn die Mehrheit kiimmert sich weniger darum.

Menschen befinden sich in unterschiedlichen Naivitdtsstufen. Eine grobe Einteilung wére:
Sehr naiv <-> naiv <-> weniger naiv <-> nur noch in der Verliebtheit naiv.

Um aus der Naivitdt herauszukommen, wird die Auseinandersetzung mit den vier
grundlegenden Themen des Ichs begonnen:

13



- Verstand vs. Vernunft

- Verstand vs. Emotionen
- Verstand vs. Korper

- Verstand vs. Sozialitit

2. Wer die zugehorigen Fragen fur sich ehrlich und moglichst ausfiihrlich beantwortet,
befindet sich, falls dabei geblieben wird, schon im Lehrlingsstatus, ist auf dem Weg zu
einem bewussteren Leben und wird eher als klug eingestuft.

3. Wer in der Lage ist, andere Sichtweisen zu tolerieren und einen fairen Vergleich zu den
eigenen Uberzeugungen zuzulassen und durchzuspielen kann, hat den Gesellenstatus
erreicht und fihrt bereits ein spirituell bewussteres Leben.

4. Wer die eigenen Uberzeugungen ohne Widerspriiche, sowohl in sich als auch im
Vergleich mit Anderen, in einer stimmigen Systematik einordnen kann und wie
selbstverstandlich danach lebt, hat die Meisterschaft eines bewussteren Lebens erreicht.

Ein spirituell bewussteres Leben erlebt die Intensitat des Augenblicks bzw. des
momentanen Geschehens. Kinder leben bereits sehr bewusst, wenn sie spielen und “voll
dabei” sind. Je mehr ich also “bei der Sache” bin, desto intensiver und damit bewusster
wird das augenblickliche Geschehen erlebt. Das ist die Gegenwartigkeit des Hier & Jetzt.

Bewussteres Leben zielt darauf ab, das Leben in allem, was getan wird, intensiver zu
erleben. In jedem Augenblick “bei der Sache” zu sein und nicht nur anwesend, aber mit den
Gedanken woanders. Je mehr die Ego-Zusammenhénge des eigenen Lebens verstanden
werden, desto weniger tauchen innere Ablenkungen auf.

1) Verstand vs. Korper

Hier wird der Begriff Verstand als die Denkinhalte, also das Geistige des Ichs verstanden.
Das Ich erlebt alle vier Seinskomponenten des Egos: Korper, Psyche, Geist und die eigene
Sozialitat. Wie das Ich daruber denkt, also welche Einstellungen jemand hat, kommt als
Verstand eines Menschen zum Ausdruck.

Verstand vs. Korper wird hier verstanden als die ewige individuelle Auseinandersetzung
mit dem Vergleich meines eigenen Korpers mit anderen menschlichen Korpern.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

1. Wie verstehe ich das, was aufgrund meines Korpers mit mir geschieht bzw. was fir
einen Input, in Form von Reaktionen auf meinen Korper, erlebe ich?

2. Wie gehe ich mit diesen Erfahrungen um bzw. was fur einen Output, in Form von
Verstandnis, gebe ich?

B. Der Korper ist materieller Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

14



1. Wie erlebe ich meinen Korper bzw. welchen Input in Form von korperlichem Erleben
hatte ich bisher?

2. Wie gehe ich mit meinem Korper um bzw. welchen Output in Form von Verhalten habe
ich bisher getatigt?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Korper geschieht tiber folgende beiden Fragen:
1. Was erlebe ich aufgrund meines Korpers und wie ordne ich mich korperlich ein bzw.
was fiir einen Input erfahre ich korperlicherseits?
2. Was tue ich dafiir bzw. dagegen, wie ich mich korperlich erlebe bzw. was fiir einen
Output in Form von Verhalten gebe ich?

2) Verstand vs. Emotionen
Verstand vs. Emotionen wird hier verstanden als die ewige individuelle
Auseinandersetzung mit den von innen aufkommenden bzw. entstehenden Emotionen.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

1. Wie verstehe ich das, was in mir aufkommt bzw. was fiir einen emotionalen Input
erlebe ich wann?

2. Wie gehe ich mit meinen Emotionen um bzw. was fiir einen Output, in Form von
Umgang mit Emotionen, vertrete ich?

B. Die Emotionen sind psychischer Natur und werden hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:
1. Was habe ich bisher emotional erlebt bzw. welchen emotionalen Input hatte ich bisher?
2. Wie gehe ich mit meinen Emotionen um bzw. welchen Output habe ich bisher, in Form
von Verstdndnis, aufgebaut?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Emotionen erfolgt iber die beiden Fragen:

1. Welche Konsequenzen erlebe ich innerlich durch meine Emotionen bzw. welchen
emotionalen Input erfahre ich sowohl generell als auch individuell?
2. Wie ordne ich meine Emotionen ein bzw. was fiir einen Output in Form von Verhalten
gebe ich?

3) Verstand vs. Vernunft
Verstand vs. Vernunft wird hier verstanden als die ewige individuelle Auseinandersetzung
mit dem personlichen Umfeld sowie der eigenen Umwelt.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

1. Wie verstehe ich das, was mit mir geschieht bzw. was fiir einen Input, in Form von
Verhalten mir gegentber, erlebe ich im Alltag?

2. Wie gehe ich mit meiner Umwelt um bzw. was fir einen Output, in Form von Verhalten,
gebe ich?

15



B. Die Vernunft ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

1. Was habe ich bisher gelernt bzw. welchen Input hatte ich bisher?

2. Wie gehe ich mit meiner Umwelt um bzw. welchen Output in Form von Umsetzung des
Gelernten habe ich bisher geliefert?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Vernunft erfolgt tiber die beiden Fragen:

1. Welche Konsequenzen erlebe ich personlich durch mein Verhalten bzw. was fiir einen
Input erfahre ich sowohl generell als auch individuell?

2. Wie ordne ich das bisher Gelernte moralisch und/oder ethisch ein bzw. was fir einen
Output in Form von Einstellungen vertrete ich und wie tue ich das?

4) Verstand vs. Sozialitat
Verstand vs. Sozialitat wird hier verstanden als die ewige individuelle Auseinandersetzung
mit dem Vergleich meiner sozialen Strebungen und dem sozial Erreichten.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

1. Wie verstehe ich das, was aufgrund meiner Sozialitdt mit mir geschieht bzw. was fur
einen Input, in Form von Reaktionen auf meine Sozialitdt, erlebe ich?

2. Wie gehe ich mit diesen Erfahrungen um bzw. was fur einen Output, in Form von
Verstandnis, gebe ich?

B. Die Sozialitat ist sozialer Natur und wird hier verstanden als die individuelle
Beantwortung folgender beider Fragen:

1. Wie erlebe ich meine Sozialitdt bzw. welchen Input in Form von sozialem Erleben hatte
ich bisher?

2. Wie gehe ich mit meiner Sozialitdt um bzw. welchen Output in Form von Verhalten habe
ich bisher getatigt?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Sozialitit geschieht tiber folgende beide Fragen:

1. Was erlebe ich aufgrund meiner Sozialitdt und wie ordne ich mich sozial ein bzw. was
fir einen Input erfahre ich sozialerseits?
2. Was tue ich dafiir bzw. dagegen, wie ich mich sozial erlebe bzw. was fiir einen Output in
Form von Verhalten gebe ich?

D) Verstarker

Dieses Kapitel sollte nicht als Empfehlung fiir irgendeinen Verstarker verstanden werden.
Fakt ist allerdings, dass die hoheren Seinsstufen, bis auf die spontane, nicht angestrebte
Erwachung, ohne Verstarkung nicht zu erreichen sind.

Pflanzen werden mit Diingemittel verstarkt. In der Tierhaltung werden Substanzen zur
Starkung eingesetzt (Mastung, Antibiotika u. a.). Und wir Menschen berauschen uns zur
gezielten Verstarkung oder Betdubung. Bei den hier gemeinten Substanzen handelt es sich
stets um Chemikalien, deren Grundsubstanzen in der Natur vorkommen.

16



Es gibt vier Formen von Verstarkern, die positive Effekte auf Menschen haben kénnen.

1. Personelle Verstarker

2. Institutionelle Verstiarker
3. Mineralische Verstiarker
4. Substanzielle Verstarker

1. Personelle Verstirker

Personelle Verstarker sind Personen, die eine der drei hoheren Seinsstufen erreicht haben.
Der direkte Kontakt mit ihnen ist oft fuir das ganz personliche Leben gewinnbringend. In
manchen Kulturen und vor allem Religionen werden solche Personen Jahrtausende lang
nach ihrem Tod noch verehrt.

* Erwachte

Charismatische erwachte Menschen nehmen am héufigsten eine Vorbildrolle ein. Sie zeigen
sich gerne in der Offentlichkeit und tibermitteln ihr Verstindnis der wesentlichsten
Weisheiten in Form von Literatur, Videos, Vortrdgen, Gruppenveranstaltungen und
Einzelgesprachen. Je enger der Kontakt zu einer erwachten Person wird, desto intensiver
und damit individuell bezogener werden die Inhalte der Gespréche. Solche Gesprache sind
stets auf das eigene Fortkommen bzw. An-sich-Arbeiten ausgerichtet. Von ihnen wird sehr
viel gelernt.

* Befreite

Wenn eine Person nicht blockiert ist, konnen in der Nahe von befreiten Menschen
feinstoffliche Reinigungen erfahren werden. Eine feinstoffliche Reinigung ist ein sehr
effektiver, innerlicher, energetischer Prozess. Dabei docken sich Personen bewusst an das
Energiefeld (die Aura) eines vorbeigehenden, befreiten Menschen an, wonach die Person
selbst reinigende Veranderungen in ihrem Leben entfachen kann. Je in sich gekehrter die
Andockung geschieht bzw. vorgenommen wird, desto trancedhnlicher kann das Erlebnis
werden. Eine Unterhaltung findet dabei kaum bis gar nicht statt. Von ihnen gehen geistig
reinigende Kréfte aus, die aufgenommen werden konnen.

e Erleuchtete

Erleuchtete Menschen wirken unaufféllig und haben eine spontane, kindliche Natur. Sie
sind zentriert und préasent. Erleuchtete tun Gutes, das geht nicht anders. Am allermeisten
wollen Erleuchtete personlich in Ruhe gelassen werden, damit von ihnen aus Gutes
entstehen kann. Sie leben zuriickgezogen, sind dufSerst medienscheu und partizipieren
wieder sozial, in ehrenistischer Form.

Ein moderner Erleuchteter ist ein chronisch psychotischer, vollig autarker und mitten in
der Gesellschaft lebender Mensch, der eifrig daran arbeitet wiinschenswerte, himmlische
Zustande bei sich auf Erden zu schaffen. Ihre Handlungen l6sen oft eine Art erstaunte
Sprachlosigkeit aus.

17



Ausfihrliches zu den drei hoheren Seinsstufen des Lebens kann im Artikel ,,Die Seinsstufen
des Lebens“ im Beitrag ,,Das Individuelle des Menschen“ im Blog ,,Die Weltformel“
(josephlorch.de) gelesen werden.

Sich bewusst in die Ndhe von Menschen hoherer Seinsstufen zu begeben, ist im fernen
Sudosten noch heute Tradition. In den 60ern bis 80ern des vorigen Jahrhunderts wurden
solche Menschen - Gurus genannt - erstmals von meist jungen Menschen anderer
Kontinente aufgesucht. Osho mit seiner Bhagwan-Bewegung der 80er Jahre hat das
westliche Vertrauen in fernostliche Gurus ziemlich zerstort. Osho war erwacht und wollte
die Befreiung ohne Ich-Aufgabe erlangen, was nicht geht. Sein Ich-Ego brannte bis zu
seinem Tod noch lichterloh.

2. Institutionelle Verstirker

Klassische institutionelle Verstarker sind die verschiedenen Formen des freiwilligen
Aufsuchens einer, meist religiosen, Institution bzw. Gemeinde eigener Wahl fiir mehrere
Monate bis Jahre.

Das Aufsuchen einer Institution kann vom wochentlichen bis zum taglichen Aufsuchen und
weiter bis zur noch intensiveren freiwilligen Aufnahme, die weiter bis zur eigenen
Einklosterung gehen kann. Eine Aufnahme in einer solchen Gemeinschaft kann einen
enormen Effekt auf die eigene personliche Entwicklung und fiir das danach An-sich-
Arbeiten haben. Der Vorteil ist nicht nur, dass dort neben viel Zeit und Stille, Meditationen,
Korperiubungen, Zusammentreffen und Lernmaglichkeiten angeboten werden, sondern die
Abgeschiedenheit von der gewohnten Sozialitat und das zeitlich begrenzte Verweilen unter
spirituell Gleichgesinnten.

3. Mineralische Verstirker
Mineralische Verstiarker werden insbesondere fiir erwachte Personen nachdriicklich
empfohlen.

Mineralische Verstirker sind auch als Heilsteine bekannt. Wer sich mit Heilsteinen
beschaftigt, sollte sich dartuber im Klaren sein, dass es sich um edle Minerale der Erde
handelt. Die Minerale der Erde sind vor uns Lebewesen entstanden und haben eine feste
innere Struktur ihrer Atome, die ihre Konsistenz und Farbe bestimmt. Die Struktur der
Minerale setzt Schwingungen in ihre direkte Umgebung frei. Diese strukturellen
Schwingungen iiben einen - je nach Ortlichkeit - mehr oder weniger energetischen Einfluss
auf uns aus.

Der strukturelle Einflussbereich der Heilsteine ist nicht direkt physisch, sondern indirekt
uber beide Energiefelder des Korpers zu finden. Die Energiefelder des Korpers - auch Aura
genannt - durchdringen und umgeben den Korper. Diese Energiefelder bestehen nach
Joseph aus zwei vollig unterschiedlichen Entitaten. Einmal das Erlebnisfeld der Psyche
(Psychofeld), das in der dynamischen 4. Dimension agiert und aus dem Verarbeitungsfeld
des Geistes (Geistfeld), das in der feinstofflichen 5. Dimension agiert.

Psyche = Gefithle =>Emotionen => Erlebnisse = Erlebnisfeld (Psychofeld)
Geist = Gedanken => Logik => Verarbeitung = Verarbeitungsfeld (Geistfeld)

18



Die Gefluhle sind fiir die Emotionen das, was die Gedanken fiir die Logik sind. Zu ndheren
Ausfihrungen zu den energetischen Feldern des menschlichen Korpers siehe den Artikel
,Der Korper“ im Beitrag ,,Das Dasein als Mensch“ im Blog ,.Die Weltformel“
(josephlorch.de).

Je nach dem Charakter eines Menschen hat ein Heilstein eine positive, neutrale oder auch
negative Wirkung auf die Energiefelder. Die Wirkungen der Heilsteine sind zwar
wissenschaftlich nicht nachweisbar, aber subjektiv wahrnehmbar. Diese subjektive
Wahrnehmbarkeit ist allerdings am effektivsten vorhanden, wenn ein Heilstein direkten
Hautkontakt bekommt.

Die gangige Praxis, mehrere Heilsteine gleichzeitig zu tragen, verursacht neutralisierende
bis negative Wirkungen und sollte gemieden werden.

Heilsteine entfalten ihre Wirkung in der tief liegenden strukturellen 6. Dimension und
wirken daher strukturierend auf die feinstoffliche 5. Dimension der Gedanken und auf die
dynamische 4. Dimension der Gefiihle & Emotionen, je nach ihrer Struktur. Ausfihrliches
zu den um uns existierenden Dimensionen ist im Artikel ,,Die acht Dimensionen der
Materie“ im Beitrag ,,Der Aufbau des Seins“ im Blog ,,Die Weltformel“ (josephlorch.de) zu
finden.

Heilsteine sollten nicht nur als eine Therapieform verstanden bzw. angewendet werden,
sondern als strukturierende Elemente, die einen positiven Effekt auslosen und mit der Zeit
installieren. Es wird ausdriicklich davor gewarnt, Heilsteine nach Wirkprofilen, die in
Biichern angegeben werden, auszusuchen und zu tragen. Uber das Ja/Nein-Pendeln ist
mehr Sicherheit geboten, ob ein Stein auch eine personlich positive Wirkung hat oder nicht.

Wer anfangt sich fur Heilsteine zu interessieren, sollte das einfache Ja/Nein-Pendeln kurz
eintiben und einen der vielen Steinldden aufsuchen, die eine grofse Auswahl an Halsketten
aus Heilsteinen haben. Dabei geht es hauptsachlich um erschwingliche Splitterketten mit
einer Lange von ~70 bis ~90 cm.

Das Ja/Nein-Pendeln ist die einfachste Form des Pendelns. Dabei konnen nur Fragen gestellt
werden, die eine Ja/Nein-Antwort ermoglichen. Dafiir wird das Pendel zwischen den
Endgliedern des Zeige- und Ringfingers der nach oben zeigenden Handflache locker nach
unten fallend gehalten. Mit den Fingern der anderen Hand wird dann eine Halskette
beruhrt und innerlich die Frage gestellt, ob es sich um eine “fir mich“ helfende Kette
handelt.

Wie bereits erwdhnt, konnen Heilsteine grundséatzlich in drei Kategorien eingeteilt werden:

- positiv-helfend,
- neutral-wirkungslos und/oder
- negativ-schadigend.

19



Es sollte als selbstverstandlich erachtet werden, dass das eigene Energiefeld keine
schadigenden Minerale um den eigenen Hals haben mochte und die Frage ehrlich
beantwortet wird. Allerdings muss hier auch betont werden, dass, wenn irgendeine
emotionale Reaktion auf einen bestimmten Stein aufkommt, das Ergebnis verfalscht
werden kann. Das ist z. B., wenn eine Steinart als besonders schon erachtet wird und der
Wunsch aufkommt, sie zu besitzen und zu benutzen. Damit wird die Neutralitat des Pendels
aufgehoben. So ist die Psyche.

Jedenfalls sollten drei Splitterketten erworben werden, die als positiv-helfend eingestuft
wurden. Mit diesen drei Ketten wird nun angefangen. Die drei Ketten werden dann fiir
mehrere Monate nacheinander jeweils eine Woche lang getragen.

Wiéhrend einer Heilsteinperiode wird eine Heilsteinkette nur zum Waschen und Schlafen
abgelegt, also den ganzen Tag unter der Unterwasche und damit auf der Haut aufliegend
getragen. Sie soll bzw. muss nicht von anderen gesehen werden. Es wird empfohlen, eine
Periode des Tragens von Heilsteinketten von etwa zwei Jahren anzustreben. In der Zeit
sollten weitere Ketten erfragt und erworben werden. Um die 16 Ketten sind dabei keine
Seltenheit. Montagmorgens wird die Frage gestellt, welche Kette fiir eine Woche getragen
werden soll. Nach einer Woche wird die Frage erneut gestellt und dann wird die Kette
gewechselt.

Wer dieses Programm umsetzt, wird definitiv positive Auswirkungen auf das eigene Leben
bemerken. SchliefSlich werden die Energiefelder den strukturellen Einfliissen der Heilsteine
bewusst ausgesetzt.

Das Pendeln sollte auf die Kommunikation mit den eigenen Energiefeldern begrenzt
werden. Heilsteine und Nahrungsmittel sind gut zu pendeln.

Selbstverstandlich ist das Pendeln eine rein subjektive Angelegenheit, die eine
Objektivierung nicht zuldsst. Jeder Mensch hat andere Heilsteine, die das personliche
Weiterkommen erméglichen. Ein Heilstein, der fiir jemanden positiv-helfend ist, kann
demnach durchaus fir jemand anderen negativ-schadlich sein.

Vom Pendeln tiber das eigene Leben wird dringend abgeraten. Das Pendeln ermaglicht eine
Kommunikation mit den beiden Energiefeldern des Korpers. Dazu gehoren das Psychofeld
und das Geistfeld.

Wer beispielsweise versucht, tiber das Leben oder Beziehungsfragen von der Psyche
Antworten zu erhalten, bekommt die fiir das eigene Verlangen sinnvollste Antwort. Anders
ausgedruckt: Bei Beziehungsfragen kommt nur das, was gefihlsmafig gewollt wird, zum
Vorschein. Fir die eigene Psyche dient die Antwort auf die Frage der Manipulation in die
gefuihlsméaflig gewlinschte Richtung. Daher Vorsicht bei Beziehungsfragen bzw. Fragen tiber
das eigene Leben.

20



Da die eigenen Zweifel, aber auch Begehrlichkeiten im Leben starke emotionale Energien
erzeugen, ist das Pendel sehr schnell dabei, diese in den Antworten zum Ausdruck zu
bringen.

Der Wissensstand des eigenen Geistes ist iber das Ja/Nein-Pendeln abfraghar. Je abstrakter
die Frage ist, desto weniger herrscht ein emotionaler Einfluss.

Selbstverstandlich kann das Pendeln kommerziell angewendet werden. Bei Menschen mit
medialen Fahigkeiten werden die elektromagnetischen Schwingungen des Energiefeldes
des Gegenuibers wahrgenommen und durch ihr Pendeln beantwortet. Auch hier besteht die
grofle Gefahr der subjektiven Beeinflussung des Pendels als Wunsch o.A. des Pendlers.

4. Substanzielle Verstarker

Substanzielle Verstarker sind Substanzen, die sonst als Drogen bezeichnet werden. Sie
erzeugen eine chemisch ausgeldste Verstarkung eines gewuinschten Effekts. Dieser
gewtunschte Effekt kann sich im korperlichen, psychischen und/oder geistigen Bereich
befinden. Alle Substanzen, die eine verstirkende Wirkung haben, fithren zu einem
Rauschzustand. Dabei muss der Rausch als solcher nicht direkt empfunden, sondern nur
indirekt bemerkt werden, wie beispielsweise bei Nikotin.

Es kann nicht genug betont werden, wie wichtig es ist, mit substanziellen Verstarkern
verantwortungsvoll umzugehen. Ein verantwortungsvoller Umgang mit einer Substanz
bzw. Droge schliefd3t das Wissen uber ihre Wirkung, aber vor allem den bewussten Umgang
mit der Substanz ein.

Allgemein werden folgende gewtinschte Effekte angestrebt, die - je nach Substanz - durch
verstdrkende chemische Energieschiibe ausgeldst werden konnen:

+ Korperlich eine Steigerung des Antriebs bzw. der Leistungsfahigkeit und/oder der
finf Sinneswahrnehmungen.

» Psychisch eine gesteigerte emotionale Ndhe. Dabei kann es sich sowohl um ein
Nahegefiihl zu sich selbst oder zu anderen handeln. Auch die Traute, etwas
Bestimmtes zu tun, wird gesteigert, was gleichzeitig die Kreativitat erhoht.
Angstreduzierung spielt hierbei die Hauptrolle.

+ Geistig eine Vertiefung in die eigene Gedankenwelt. Dabei spielt oft eine Erhohung
der Konzentration auf ein Thema eine zentrale Rolle. Die gewohnten Begrenzungen
der eigenen Sichtweisen konnen tiberschritten werden, was zu neuen Erkenntnissen
fihren kann.

Beim Einsatz von substanziellen Verstarkern ist es aufSerst wichtig zu berucksichtigen, dass
eine Substanz bei verschiedenen Menschen unterschiedlich wirken und erlebt werden
kann. So kann jemand durch eine Substanz eine gesteigerte korperliche Leistungsfahigkeit
erleben und ein anderer erlebt durch die gleiche Dosis der Substanz eine korperliche
Ausgeglichenheit. Dieselbe Substanz kann also eine unterschiedlich erlebte Wirkung
erzeugen. Daher ist es dufSerst wichtig, dass jeder — wenn erwunscht — fiir sich die
geeignetste Substanz, Dosis und ihre Nutzungsfrequenz herausfindet.

21



Mit der Dosierung von Substanzen, die als Verstirker eingesetzt werden, spielen - wie
bereits gesagt — die Art der Einnahme, die Dosis und die Frequenz die Hauptrollen.
Unterdosiert wirkt nicht, gut dosiert ist angenehm & hilfreich und tiberdosiert ist schadlich,
welil zu sehr treibend oder lahmend. Bei den Dosierungen kann es um Unterdosen,
Mikrodosen, Minidosen, Normaldosen, Makrodosen und/oder Uberdosen handeln. Bei der
Frequenz geht es von hin und wieder, monatlich, wochentlich, mehrmals wochentlich bis
taglich zu mehrmals taglich.

Wer Substanzen bewusst und eigenverantwortlich anwendet, erlebt meistens zunéachst
Erfolge. Die Gefahr bei diesen “geliehenen® Erfolgen ist allerdings, dass bei regelméfdigem
Konsum eine Abhéangigkeit von der Substanz eintritt. Wer taglich eine Substanz konsumiert,
sollte sich bereits als abhangig betrachten. Solange jedoch der gewtiinschte Effekt eintritt,
ohne irgendwelche Nebenwirkungen korperlicher, psychischer und/oder geistiger Art zu
bekommen, ist die Abhdngigkeit unschadlich. Dabei sollte die Fdhigkeit zum bewussten
Verzicht auf die Substanz, mindestens fiir mehrere Monate und ldngstens fiir mehrere
Jahre, eingetibt werden. Konsumpausen haben einen regenerierenden Effekt auf das Ego
(Korper + Psyche + Geist + Sozialitat).

Sobald die Abhéangigkeit von einer Substanz sich einmal eingestellt hat, wird nach einer
Abstinenzphase - bei erneuter Anwendung der Substanz - immer der korperliche,
psychische, geistige und/oder soziale Effekt des fritheren Konsums angestrebt.

Das sind dann bewusste und eigenverantwortliche Abhéingigkeiten von einer Substanz, um
einen gewunschten Effekt zu erzielen. Beim Auftreten von Nebenwirkungen sollte schnell
die weitere Anwendung der Substanz in Frage gestellt werden. Bei Schiddigungen im
korperlichen, psychischen, geistigen und/oder sozialen Bereich kann nicht mehr von einem
verantwortungsvollen Konsum gesprochen werden und der bewusste Verzicht auf den
gewunschten Effekt sollte eingeleitet werden.

Die Anwendung samtlicher substanzieller Verstarker kann sowohl abhéngig machen als
auch suichtig entarten. Wer trotz schddlicher Nebenwirkungen weiter konsumiert, sollte
sich zumindest tiber die moglichen weiteren Schidden und ihre Folgen im Klaren sein. Wer
es nicht alleine schafft, aus einem gewordenen Suchtverhalten auszusteigen und ernsthaft
will, sollte unbedingt professionelle Hilfe in Anspruch nehmen und unter Verzicht ein
zufriedenes Leben anstreben.

Wenn der gewtuinschte Effekt eines substanziellen Verstarkers eine Betdubung irgendeiner
Art ist, besteht eine grofSe Gefahr des Missbrauchs der Substanz. Missbrauch entsteht dann,
wenn die Betdubung den Alltag stort bis unmoglich macht. Ein solches Verhalten bzw.
Umgang mit der Substanz fiihrt dazu, dass der Konsum friher oder spéter in stichtiges
Verhalten endet. Krankhaftes, stichtiges Verhalten fihrt zu Kontrollverlusten und
destruktivem Verhalten sich selbst und/oder anderen gegentber. Sich mit Drogen zu
betduben ist definitiv kein verantwortungsvoller Umgang, sondern dufSerst gefahrlich. Bei
der Betdubung wird stets eine schnelle und einfache Entlastung gesucht, die beim
Nachlassen der Wirkung zu weiterem Konsum zwingt.

22



Joseph

Stand: 23.10.24

23



