
2. Die Praxis des Spirituellen Lernens

A) Das Lernen & Üben
1. Definition von Lernen & Üben

B) Der Modus des Lernens & Übens
1. Das Meditieren
2. Umfassende Diätetik

a. Fastenzeiten
b. Gesunde Ernährung
c. Beziehungshygiene
d. Entschleunigung des Lebens 

3. Körperübungen
a. Atemtechniken nach Joseph
b. Körperliche Bewegung
c. Körperübungen
d. Fingerübungen
e. Eigenmassage

4. Lesen & Hören

C) Fragen zu einem bewussteren Sein
Bedeutung der Fragen
1. Verstand vs. Körper
2. Verstand vs. Emotionen
3. Verstand vs. Vernunft
4. Verstand vs. Sozialität

D) Verstärker
1. Personelle Verstärker
2. Institutionelle Verstärker
3. Mineralische Verstärker
4. Substanzielle Verstärker

A) Das Lernen & Üben

1. Definition von Lernen & Üben
Das hier gemeinte Lernen & Üben entstand unter der Annahme, dass der allgemeine Sinn 
des Lebens darin besteht, nie das Gefühl des eigenen Weiterkommens aufzugeben. Immer 
wenn dieses Gefühl abhanden kommt, sollte nach den Ursachen von Hindernissen bzw. 
Blockaden gesucht werden, um tunlichst das Gefühl des eigenen Weiterkommens im Leben 
wieder zu erlangen. 

Sowohl unser Körper als auch unsere Psyche, unser Geist und unsere Sozialität sind alle 
ganz persönliche und damit individuelle Bereiche der eigenen Intelligenz, die jeder Mensch
für sich erforschen sollte. Das An-sich-Arbeiten durch Lernen & Üben ist eine 
Grundbedingung für eine reifere Lebensführung.

1



Spirituelle Praxis ist das An-sich-Arbeiten. Das Lernen & Üben geschieht, um sich wohler zu 
fühlen und persönlich weiterzukommen im Leben. Dafür müssen alle vier 
Seinskomponenten des Egos in den Lernprozess einbezogen werden: Körper, Psyche, Geist 
und Sozialität. 

Das Lernen & Üben dient der Erreichung der höheren Seinsstufen des Lebens. Diese sind: 1.
Die Erwachung, 2. Die Befreiung und 3. Die Erleuchtung. Bis auf die Erwachung, die in 
seltenen Fällen auch spontan ohne Lernen & Üben eintreten kann, ist es erforderlich, dass 
u. A. spirituelles Wissen angestrebt wird. Ohne ein ausführliches Verständnis unseres 
Daseins als Mensch ist es demnach nicht möglich, reifere Seinsstufen zu erreichen. Wer sich
hierfür interessiert findet Grundlegendes im Beitrag „Das Dasein als Mensch“ im Blog „Die 
Weltformel“ (josephlorch.de). 

Die Seele eines Menschen besteht aus Psyche + Geist und findet ihren Ausdruck während 
des Lebens in der Persönlichkeit. Die Persönlichkeit ist der Ausdruck der lebenslangen 
Auseinandersetzungen des Ichs mit den Themen: Verstand vs. Vernunft, Verstand vs. 
Emotionen, Verstand vs. Körper und Verstand vs. Sozialität. Das Leben formt den 
angeborenen kindlichen Charakter der Seele, woraus sich die Persönlichkeit (Persona = 
Maske) bildet und schlussendlich, nach dem Tod des Körpers, im Nachleben weiter 
psychodynamisch existiert. 

Dynamischer ausgedrückt: Das Psychische mit sämtlichen emotionalen Erlebnissen, 
inklusive des eigenen Verlangens + das Geistige mit dem erworbenen Wissen sowie dem 
Gewissen, bestehend aus der persönlichen Moral und Ethik, existieren als eigenständiges 
Energiefeld im Nachleben weiter. Dieses Energiefeld ist die Seele.

Die Akzeptanz der Tatsache, dass die Seele im Nachleben weiterhin psychodynamisch 
existiert, ist der erste Meilenstein in der spirituellen Entwicklung eines Menschen. Das 
bedeutet, dass die Seele, als umgebendes Energiefeld des Körpers, sich im Laufe eines 
Lebens verändert und im Moment des Todes aus der Gebundenheit an den Körper 
entweicht und weiter in der dynamischen 4. Dimension existiert. Im Grunde genommen 
genauso, wie beim Träumen während des Schlafens, nur dass die Gebundenheit an den 
Körper im Traum bzw. während des Träumens nicht gelöst wird. Näheres zu den hier 
gemeinten Dimensionen ist im Artikel „Die acht Dimensionen der Materie“ im Beitrag „Der 
Aufbau des Seins“ im Blog „Die Weltformel“ zu finden. 

Der zweite Meilenstein in der spirituellen Entwicklung eines Menschen ist die Einsicht, 
dass, wenn es ein weiteres Existieren der Seele im Nachleben gibt, dann muss es wohl auch 
eine Form der Existenz geben, die vor der Geburt eines Menschen vorhanden war, also eine
Art Vorleben.

Das An-sich-Arbeiten ist etwas, das in der Freizeit geschieht. Es sollte allerdings ein 
gesunder Ausgleich zwischen Lernen & Üben und sonstigen Freizeitaktivitäten angestrebt 
werden – Stichwort Lebensbalance. 

2



Die Mindestzeit für regelmäßiges Lernen & Üben beträgt 15 Minuten pro Tag. Wer nicht 
täglich an sich arbeitet, befindet sich nicht im Modus des Lernens & Übens, was auch in 
Ordnung ist, wenn eine spirituelle Praxis nicht gewünscht ist. Es ist ja immer wieder 
möglich, in den Modus des Lernens & Übens wieder einzusteigen. 

Das An-sich-Arbeiten soll Spaß machen und vor allem das Gefühl vermitteln, dass 
Fortschritte erzielt werden bzw. dass das Richtige getan wird. Wer das Lernen & Üben nicht 
als anregend, sondern vordergründig als anstrengend erlebt, ist einfach nicht soweit, sich 
spirituell zu entwickeln, und sollte warten, ob später im Leben der Kick kommt. Das Ich legt
die Prioritäten fest und entscheidet. 

B) Der Modus des Lernens & Übens

Wer in den Modus des Lernens & Übens einsteigen möchte, wird als erstes sich in Geduld 
üben müssen. Spirituelles Lernen ist ein langsamer Prozess, der ein Leben lang in 
mehreren Phasen intensiveres Lernens & Übens abläuft. Nur die eigene Motivation 
entscheidet, wann was intensiviert wird.

Spirituelles Lernen bedeutet, sich mit unserer Spiritualität auseinanderzusetzen und das 
Erlernte in das eigene Leben zu integrieren. In der Spiritualität geht es dabei hauptsächlich 
um:

1. Die seelischen Vorgänge des Lebens, Nachlebens und des Endlebens verstehen zu wollen. 
2. Wissen über unsere Herkunft sowie die uns umgebenden Energien anzustreben.
3. Die Entstehung und die Besonderheit der Erde verstehen zu wollen.
4. Die vier Auseinandersetzungen des Ichs meistern lernen:

Verstand vs. Körper =  Ich und mein Körper
Verstand vs. Emotionen =  Ich und meine Gefühle
Verstand vs. Vernunft =  Ich und meine Gedanken
Verstand vs. Sozialität =  Ich und meine Rollen

Das Lernen & Üben sollte möglichst früh, am besten in der Jugendzeit, spätestens aber in 
der anschließenden Phase der Adoleszenz, angefangen werden. Dabei ist es wichtig zu 
berücksichtigen, dass über die Jahre Phasen eintreten werden, in denen das An-sich-
Arbeiten nicht geschieht, was teilweise Jahre dauern kann. Sobald es wieder sinnvoll 
erscheint, sollte mit dem regelmäßigen und spezifischen Lernen & Üben wieder begonnen 
werden. 

In der Zeit, so zwischen 13 und 30, ist das Ego mit Körper + Psyche + Geist + Sozialität noch 
recht flexibel. Je älter ein Mensch wird, desto komplexer ist es, Veränderungen zu 
bewirken. Komplex, weil je älter ein Mensch wird, desto mehr individuelle Faktoren bei 
einer Entscheidung berücksichtigt werden. 

Das Hauptmerkmal des spirituellen Lernens ist das alleine An-sich-Arbeiten. An-sich-
Arbeiten ist nun mal am effektivsten, wenn es alleine und ohne äußeren Einfluss oder gar 

3



Ablenkung praktiziert wird. Wem es leichter fällt, mit anderen zu üben, sollte in Gruppen 
gehen, aber stets nebenher das alleine An-sich-Arbeiten einüben. 

Spirituelles Lernen nach Joseph besteht aus vier Kategorien:

1. Das Meditieren
2. Umfassende Diätetik
3. Körperübungen
4. Lesen & Hören

1. Das Meditieren
Im Rahmen des spirituellen Lernens ist das Ziel des Meditierens das Erreichen des 
meditativen Status, der die einzige Möglichkeit ist, Zugang zum eigenen Selbst zu erhalten. 
Es gibt eine Menge verschiedener Meditationsformen, die vermehrt seit den 60er Jahren 
des letzten Jahrhunderts aus Japan und Indien von uns übernommen und angepasst 
wurden. Auch das, was während des Meditierens angestrebt werden sollte, variiert je nach 
“Schule” stark. 

Das Meditieren des spirituellen Lernens wird im nächsten Beitrag „Das Meditieren nach 
Joseph” mit Theorie, Praxis und Zielsetzung ausführlich erläutert.

2. Umfassende Diätetik
Diätetik ist die Lehre einer gesunden Lebensführung und ging wohl aus der 
hippokratischen Medizin (~450 bis ~300 v. Chr.) hervor. Das Verständnis des Begriffs Diätetik
hat sich im Laufe der Jahrhunderte leider nur auf die Ernährungsweise eingependelt, 
wobei die übrigen Bereiche einer gesunden Lebensführung anderen Disziplinen 
untergeordnet wurden. 

Die umfassende Diätetik im Rahmen des spirituellen Lernens nach Joseph umfasst folgende
Bereiche:

a. Fastenzeiten
b. Gesunde Ernährung
c. Beziehungshygiene
d. Entschleunigung des Lebens

a. Fastenzeiten
Das Fastenkönnen gehört zu den vier Hauptaufgaben des spirituellen Lernens. Fasten hat 
einen bereinigenden Effekt, sowohl auf den Körper als auch auf die Psyche. Beim Fasten 
werden körperlicherseits Abbauprozesse in Gang gesetzt und psychischerseits löst das 
Fasten Emotionen aus, die vorher blockiert wurden – meistens aus vernünftigen Gründen. 
Zudem verschärft das Fasten den Geist und damit das Denken. 

Fastende erleben sich mehr in sich eingeschlossen. Es ist ja auch kein Wunder, denn der 
Körper ist während des Fastens auf eine innere Reinigung umgestellt, was zu einem 
gewissen Abschirmungseffekt führt. Die nötige Nahrung für das Funktionieren des Alltags 

4



holt der Körper während des Fastens von den eigenen inneren Reserven. Fettreserven und 
andere Ablagerungen werden abgebaut und in der Leber zu Energie umgewandelt. 

Nun gibt es unzählige Fastenmethoden. Ziel des spirituellen Fastens nach Joseph ist 
allerdings, dass mehrere Tage bis Wochen keine feste Nahrung zu sich genommen wird. Es 
werden nur Flüssigkeiten und zwar 3-4 Liter pro Tag getrunken. So banal es klingen mag, 
aber es geht darum, nicht zu kauen bzw. die Kaumuskulatur nicht zu benutzen. Diese 
Fastenmethode stammt vom Heilfasten nach Buchinger. 

Proteinhaltige Getränke sollten unbedingt vermieden werden, denn sie können zu starker 
Übelkeit führen. Säfte spenden viel Energie für den Körper. Wer im Fasten geübt ist, kann 
ohne Weiteres mehrere Tage nur mit Wasser auskommen, was die stärkste innere 
Reinigung auslöst. Der Körper hält sämtliche für das Leben erforderlichen Substanzen für 
mehrere Wochen vorrätig. 

Während des Fastens muss das Verdauungs- und Immunsystem sich nicht mehr um den 
Darm kümmern, was zur Folge hat, dass die freien energetischen Kapazitäten dafür genutzt
werden, um als Erstes akute Entzündungen zu beseitigen und danach die chronischen 
Leiden anzugehen. Entzündetes Gewebe wird soweit es geht vernichtet und entsorgt. 

Unser Körper ist von Natur aus darauf programmiert, sich selbst zu heilen. Die 
Abfallprodukte, die während des Fastens entstehen, werden durch den Darm, die Nieren 
und die Haut ausgeschieden.

Das persönliche Kontingent an Lebensenergie wird beim Fasten nicht mehr hauptsächlich 
für die Verdauung eingesetzt. Die Lebensenergie steht dann den regenerativen Prozessen 
des Körpers zur Verfügung. Das Fasten bewirkt ein leichtes Absenken der 
Körpertemperatur, weswegen ein zusätzlicher Pullover nötig sein kann.

Fasten ohne anschließende Nahrungsumstellung führt zu einem Jo-Jo-Effekt mit Zunahme 
des Körpergewichts. Wer regelmäßig fastet, baut eigene Fettreserven schneller ab und hat 
kaum noch abbaubare Ablagerungen mehr. Regelmäßiges Fasten führt zu einer 
Veränderung sowohl der Hormontätigkeit des Körpers als auch der Enzymtätigkeit des 
Verdauungstrakts. Solche Veränderungen führen zu einem schnelleren Abbau der Nahrung 
mit einer besseren Ausbeute. Daher ist eine Ernährungsumstellung nach dem Fasten auf 
eine geringere Energiezufuhr erforderlich, wenn zumindest das frühere Gewicht wieder 
gehalten werden soll. 

b. Gesunde Ernährung
Sich gesünder zu ernähren sollte das Ziel bei der Ernährungsumstellung sein. Gesünder 
sind bekanntlich, alphabetisch geordnet: Eier, Fisch, Gemüse, Honig, Joghurt, Nüsse, Obst, 
Quark, Natursirup & Vollkornprodukte. Auf jeden Fall sollten weniger Fleisch, Salz und 
Zucker sowie Fastfood zu sich genommen werden. 

Zu einer gesunden Ernährung gehört definitiv auch, dass auf das Körpergewicht geachtet 
wird. Dabei sollte das eigene gesunde Wohlfühlgewicht angestrebt und falls erreicht 

5



möglichst gehalten werden. Im Laufe des Lebens sind Anpassungen des eigenen 
Wohlfühlgewichts durchaus sinnvoll. 

Die Nahrungsaufnahme kann grundsätzlich gleichgesetzt werden mit der inneren 
Mütterlichkeit, also der Beziehung zum eigenen implementierten Muttergefühl. Grob 
eingeteilt ist die Magersucht eine absolute Ablehnung der erhaltenen Mütterlichkeit, die 
durch Nahrungsverweigerung bis zum Tode führen kann. Bulimie ist eine zwiespältige 
Haltung gegenüber der inneren Mütterlichkeit, die dazu führt, dass große Mengen an 
Nahrung als Befriedigung der Sehnsucht aufgenommen werden. Im Nachhinein ziehen 
diese Mengen an Kalorien negative Gedanken - Angst vor der Gewichtszunahme - nach sich,
sodass die Nahrung schnellstens wieder rausbefördert wird. Bei der Adipositas ist es so, 
dass nie genug Mütterlichkeit zu bekommen ist. 

c. Beziehungshygiene
Beziehungshygiene bedeutet, sich von destruktiven Beziehungen zu bereinigen bzw. zu 
lösen. Konstruktive Beziehungen sollten gepflegt werden. Zwischen zerstörerisch und 
förderlich ist eine große Palette an Beziehungsqualitäten, die alle Einfluss ausüben. Jede 
Beziehung löst irgendeine Einflussnahme aus. Wie weit diese Einflussnahmen zu 
Veränderungen führen, ist individuell unterschiedlich. 

Die Beziehungsqualität zwischen zwei Personen ist hauptsächlich von der Art & Weise ihrer
Interaktionen gekennzeichnet. Die Beziehungsqualität zweier Menschen spielt eine große 
Rolle bezüglich des Umgangs miteinander. Hierbei geht es um die eigene erlebte Position, 
die das Verhalten anderen gegenüber bestimmt. 

Grundsätzlich kann in einer Beziehung Gleichberechtigung, Unterlegenheit oder 
Überlegenheit vorliegen. Allerdings ist es oft so, dass die Beziehungsqualität sich in einer 
Beziehung - je nach Anliegen - unterscheiden kann. Für den jeweiligen Umgang ist es von 
Bedeutung, ob eine Anerkennung oder Ablehnung der anderen Person gegenüber herrscht. 

Besteht eine gleichberechtigte Beziehung, dann ist bei gegenseitiger Anerkennung ein 
freundlicher und bei Ablehnung ein unfreundlicher Umgang zu erwarten. Befindet sich 
jemand in der unterlegenen Position, wird bei Anerkennung der überlegenen Person meist 
ein respektvoller Umgang gepflegt und bei Ablehnung der überlegenen Person gegenüber 
eher auf Distanz gegangen. Eine sich als überlegen erlebende Person unterstützt 
Unterlegene, wenn eine Anerkennung herrscht, und unterdrückt sie, wenn sie abgelehnt 
werden. 

Beziehungsqualität Anerkennung Ablehnung

Gleichberechtigt Freundlich Unfreundlich

Unterlegen Respekt Distanz

Überlegen Unterstützung Unterdrückung

Selbstverständlich handelt es sich hier um richtungsweisende Verallgemeinerungen, die 
vor allem individuell und je nach Situation variieren können. Bspw. kann die Art & Weise 

6



der Unterdrückung, die von einer überlegenen Person mit ablehnender Haltung ausgeht, 
mehr oder weniger destruktiv sein. 

Zu berücksichtigen ist ebenfalls hierbei, welcher Umgang erfahren wird. Eine Beziehung 
besteht aus zwei Personen, die sich begegnen. 

d. Entschleunigung des Lebens
Unter Entschleunigung des Lebens werden Maßnahmen zur Simplifizierung des Alltags 
verstanden. Am effektivsten ist dabei die Grundprinzipien des Qualitätsmanagements (QM),
in das eigene Leben zu integrieren. Wer die Grundprinzipien des QM im Leben 
anzuwenden lernt, erfährt nach einer Weile eine Entschleunigung, die sehr wohltuend ist. 

Simplifizierungen benötigen zunächst einen Überblick über die konkreten Abläufe des 
eigenen Alltags. Diese Abläufe werden dann hinsichtlich der drei Qualitäten des QM 
betrachtet und analysiert. 

- Strukturqualität - Wie ist der Aufbau zu verstehen?
- Prozessqualität - Wie ist der Ablauf zu verstehen?
- Ergebnisqualität - Was kommt dabei heraus?

Die Hauptaufgabe der Simplifizierung ist, durch sinnvolle Veränderungen den Alltag 
emotional zu optimieren. Dadurch wird das Leben erleichtert, allerdings nur, wenn der 
Optimierungsanspruch des Simplifizierens aufrechterhalten wird. 

Simplifizierung ist wie ein Wechsel vom passiven Ertragen zum aktiven Gestalten. 
Simplifizierung funktioniert allerdings nicht in der privaten Beziehung zwischen zwei 
Menschen, es tötet sie! 

Privates QM ist für Prozessabläufe, wie: 

- Arbeit
- Finanzen
- Verpflichtungen
- Hobbies

3. Körperübungen nach Joseph
Die Körperübungen des spirituellen Lernens zielen darauf ab, den Körper fit zu halten. Fit 
für den aktuellen Alltag und vor allem für das Älterwerden. Wer möglichst lange gesund 
und beweglich bleiben möchte, sollte sich fit halten. Fit ist, wer sich fit fühlt und sich dabei 
überprüfbar nichts vormacht. 

Folgende fünf Bereiche gehören zu den Körperübungen nach Joseph:

a. Atemtechniken nach Joseph
b. Genügend Bewegung
c. Körperübungen
d. Fingerübungen
e. Eigenmassage

7



a. Atemtechniken nach Joseph
• Das bewusster Ausatmen nach Joseph
Die Atemform, die hier eingeübt werden soll, heißt Bauchatmung, weil dabei beim Atmen 
hauptsächlich die Bauchdecke sich bewegt. Bei der zweiten Atemform, der Brustatmung, 
bewegt sich hauptsächlich der Brustkorb. Beide Atemformen haben gemeinsam, dass das 
Zwerchfell unbemerkt beim Einatmen angespannt und beim Ausatmen entspannt wird. 

Die Ausgangsstellung beim bewusster Atmen ist der Augenblick zwischen der vollständigen
Ausatmung und der dann von alleine erfolgenden Einatmung, also wenn die luftleere 
Lunge von sich aus die Einatmung einleitet. Während der Einatmung spannt sich das 
Zwerchfell allmählich an und während der Ausatmung entspannt es sich wieder. Die 
Einatmung ist also ein aktiver, anspannender Prozess und die darauf folgende Ausatmung 
verläuft passiv und für das Zwerchfell entspannend. Demnach ist die Ausgangsstellung bei 
der Atmung der Moment des entspannten Zwerchfells. Um in die Ausgangsstellung zu 
gelangen, sollte der Rest an Luft, der beim Ausatmen in der Lunge noch vorhanden ist, 
durch eine leichte Einziehung der Bauchmuskulatur mit geradem Rücken und leicht 
angezogenem Damm rausgepresst werden. 

• Schnurren
In der Ausgangsstellung des bewusster Atmens, ist die Kehle nicht automatisch entspannt. 
Eine absolut entspannte Kehle ist in der Lage zu schnurren wie eine Katze. Das bedeutet, 
dass sowohl beim Einatmen als auch beim Ausatmen ein leises schnurrendes Geräusch 
entsteht. Beim Schnurren wird die beim Schnurren wird die Bauchatmung aufrecht 
erhalten. 

Wer bei bleibender entspannter Kehle die Tonhöhe des Schnurrens ändern möchte, kann 
die Stimmbänder bewusst lockern bzw. anspannen => absteigend bzw. aufsteigend. Diese 
Bewegungen des Kehlkopfes sind mittig im Hals von innen spürbar und bei Männern 
äußerlich sichtbar. Nur eine entspannte Kehle ist in der Lage, ein schnurrendes oder auch 
schnarchendes Geräusch zu verursachen. 

• Ertönen
Während des bewusster Ausatmens nach Joseph wird der tiefste Ton, der persönlich ohne 
Anstrengung erzeugbar ist, angesetzt und so lange ertönt, wie möglich. Sobald die Luft aus 
der Lunge raus ist, fängt die Einatmung von alleine wieder an. Hierbei geht es darum, eine 
langsame, gleichmäßige, tiefe und leise Einatmung mit darauf folgender sauber, rein 
tönender Ausatmung einzuüben. Die Einatmung sollte möglichst nicht hörbar sein. Hierbei 
sollte die Bauchmuskulatur leicht angespannt werden, also keine Bauchatmung, sondern 
die Brustatmung zulassen. 

Der Unterschied zwischen der Bauch- und der Brustatmung ist, dass ab der 
Ausgangsstellung des bewusster Atmens bei der Brustatmung die Bauchmuskulatur leicht 
angespannt und gehalten wird. In der Ausgangsstellung ist sowohl das Zwerchfell als auch 
die Bauchmuskulatur entspannt. Sobald die Bauchmuskulatur beim Einatmen leicht 
angespannt wird, erzeugt die Anspannung des Zwerchfells eine Brustatmung. 

8



Um die beiden Ohrtrompeten beim Ertönen zu öffnen, ist es erforderlich, den unteren 
Kiefer an den Schädel nach hinten leicht anzupressen und gleichzeitig die Ohren 
anzuziehen, wie beim Ohrenwackeln. Die Zungenspitze wird dort an den Gaumen leicht 
angelegt, wo die Schneidezähne innen in den Gaumen übergehen. Dabei wird der Ton 
plötzlich innerlich sehr laut gehört. 

• Singen
Nachdem das Schnurren und das Ertönen beherrscht werden, kann ein Singen, das nur die 
Stimmbänder beansprucht, erlernt werden. Dazu wird, wie beim Schnurren, während des 
langsamen Ausatmens eine Tonerhöhung nur durch eine Anspannung der Stimmbänder 
erreicht. Dabei bleibt die Ausatmung weiterhin gleichmäßig. Geübt wird zunächst, den 
tiefsten Ton stufenlos zu erhöhen, oben zu halten und dann wieder stufenlos zu vertiefen. 
Alles während einer Ausatmung. Sobald die Technik beherrscht wird, fangen die 
Stimmbänder oft von alleine an, eine innere Melodie zu singen. 

Durchaus sinnvoll ist es, während des Alltags hin & wieder zu kontrollieren, wie 
angespannt das Zwerchfell bzw. wie hoch die Atmung gerade ist, indem kurz bewusster 
aus- und dann eingeatmet wird. Es wird schnell deutlich, wie sämtliche Emotionen die 
Anspannung des Zwerchfells bzw. die Höhe der Atmung beeinflussen. Wer in sich ruht, 
atmet unbewusst von der Ausgangsstellung des bewusster Ausatmens mit entleerter Lunge 
ein. 

Es spricht auch nichts dagegen, für ein paar Minuten leise vor sich hin zu schnurren, um 
sich zu entspannen. So halten Katzen jedenfalls ihre Entspanntheit aufrecht. 

• Der bewegte Vokalton
Bei dieser Übung wird vorausgesetzt, dass das bewusster Atmen nach Joseph beherrscht 
wird. Aus der Position der lockeren vollständigen Einatmung heraus – mit leicht 
angespannter Bauchmuskulatur und geradem Rücken – wird ein Vokalton, wie "a" in 
mittlerer Tonhöhe gesungen. 

Es folgt dann ein stufenloses Fallen der Tonhöhe des Vokaltons – bis zum tiefstmöglichen 
Ton – ausschließlich über den Kehlkopf veranlasst. Unten angelangt, wird ein “B“ vor dem 
Vokal gesetzt, wie in “Ba“, wonach der Vokalton ohne B wieder nach oben bis zum 
höchstmöglichen Ton langsam stufenlos hochsteigt. Ganz oben angelangt, wird der höchste 
Ton kurz gehalten, und dann stufenlos wieder bis zum tiefstmöglichen Ton langsam 
fallengelassen, um dann wieder mit “Ba“ langsam hochzusteigen. 
 
Während dieser Übung sollten die alleinigen Veränderungen der Stimmbänder gespürt 
werden. Die Zunge liegt dabei locker im Zungenbett und der Mund ist leicht geöffnet. 

Ein stufenloses Singen kann mit den acht deutschen Vokalen, hier in alphabetischer 
Reihenfolge a, ä, e, i, o, ö, u & ü hinter dem “B“ beim untersten Ton ausgeführt werden. Ein 
Vokal kann beibehalten oder während des Steigens bzw. Fallens stufenlos modifiziert 

9



werden. Selbstverständlich können jegliche Variationen der Reihenfolge bzw. der Auswahl 
der Vokale gesungen werden. 

Ein stufiges Singen kann z. B. mit “Ba“ unten anfangen und stufig mit “a“ die Tonleiter 
steigen oder die restlichen sieben deutschen Vokale ä, e, i, o, ö, u & ü in jeweils eigener 
Tonhöhe stufig steigend bzw. fallend singen. Die natürliche Reihenfolge scheint steigend o – 
u – a – e – i bzw. vervollständigt o – ö – u – ü – a – ä – e – i zu sein. 

Ein sprunghaftes Singen kann durch das Überspringen einzelner Stufen der benutzten 
Tonleiter erreicht werden. Es folgt demnach kein Treppenmuster, sondern Tonsprünge, wie 
es beim Singen von Liedern üblich ist. Rhythmische Impulse jeglicher Art beleben das 
Empfinden und setzen den Körper in innere oder äußere Bewegung. 

Das Om-Singen ist eine sehr effektive Übung, die eine angenehme innere Ruhe erzeugt. 
Diese Übung ist abgeleitet von der heiligen Silbe Om, die die Einheit aller Dinge 
symbolisiert. Es gibt einige kulturelle Modifikationen bezüglich der Ertönung des Om.

1. Das “O“ wird durchgehend gehalten, und das “m“ nur zum Ende der Ausatmung kurz 
gesummt. Es wird demnach hauptsächlich ein singulärer Ton erzeugt und gehalten.
2. Die Dauer des Singens von “O“ & “m“ wird variiert. Ein längeres “O“ und kürzeres “m“ 
oder umgekehrt. Es wird ein dualer, 2er-Takt der Silbe Om erzeugt. 
3. Die Hinzufügung eines “U“, woraus dann AUM entsteht. Es handelt sich um einen 3er-
Takt des Om, als AUM gesungen. Auch hier können die Dauer des Singens der einzelnen 
Töne variieren. 
4. Die Hinzufügung eines “O“ zum AUM, woraus AOUM entsteht. Hier handelt es sich um 
einen 4er-Takt des Om.

Oft wird das AOUM, wie das Om & AUM, innerhalb einer Ausatmungsphase wiederholt. 
Hier geht es darum, sowohl Om, AUM als auch AOUM langgezogen und daher nur einmal 
während einer Ausatmungsphase zu singen. 

Ein Takt wird hier verstanden als eine gleichmäßige, wiederkehrende Betonung. Ein Takt 
kann beim Singen sowohl durch eine Silben- als auch durch eine Tonhöhenänderung 
erfolgen. Ein 4er-Takt kann demnach hier aus bis zu vier Silben oder vier Tonhöhen 
bestehen. Selbstverständlich gibt es auch andere Betonungsmöglichkeiten beim Singen. 
Hier geht es aber nur um das Om Singen. Rhythmische Veränderungen werden hierbei 
nicht angestrebt. Das wären z. B. starke Veränderungen durch einzelne Betonungen. 

Eine Erweiterung des AOUM ist, statt AOUM zu wiederholen, AOUMMUOA zu singen. Beim 
AOUMMUOA-Singen wird der tiefstmögliche Vokalton “a“ angesungen und dann stufenlos 
in o –  u – m – m – u – o – a … modifiziert und ohne Unterbrechung wieder angefangen. 
Beim AOUMMUOA handelt es sich um zwei 4er-Takte und wird gestreckt gesungen, 
ebenfalls möglichst solange eine Ausatmungsphase andauert. Das AOUMMUOA Singen 
kann stufenlos, stufig, sprunghaft oder einfach beim tiefsten Ton bleibend gesungen 
werden. 

10



Die Resonanz des AOUMMUOA kann durch entsprechende Mundveränderungen, die zu den
Vokalen passen, verstärkt werden. A mit weiterer Mundöffnung, o mit runder 
Mundöffnung, u mit spitzer Mundöffnung und m mit leicht geschlossenen Lippen. Der 
Mund wird dabei langsam geschlossen und wieder langsam geöffnet. 

b. Körperliche Bewegung
Beim spirituellen Lernen bedeutet körperliche Bewegung entweder die Beine oder die 
Arme zu bewegen. So geht es um das Stehen, das Gehen, das Jonglieren und/oder die 
Fingerübungen nach Joseph. 

Ausführliches zu den körperlichen Bewegungen ist im Beitrag „Körperübungen nach 
Joseph“ zu finden. Es geht dabei hauptsächlich um Dehn- und Drehübungen. 

c. Körperübungen
Die Körperübungen des spirituellen Lernens sind in Übungsprogrammen enthalten, die im 
Beitrag „Körperübungen nach Joseph“ ausführlich erläutert werden. 

d. Fingerdynamik
Die Fingerdynamik des spirituellen Lernens entwickelte sich aus dem Drehen der 
chinesischen Qi-Gong Kugeln. Das Kugeldrehen wurde hier weiterentwickelt, woraus die 
gesamte Fingerdynamik des spirituellen Lernens entstand.

Ausführliches zur Fingerdynamik ist im Beitrag „Fingerdynamik nach Joseph“ zu finden. 

e. Eigenmassage
Die Eigenmassage nach Joseph ist hauptsächlich der Trigger-Punkt Erkennung und 
Behandlung entliehen und wurde dem eigenen Kontext angepasst. Die Eigenmassage des 
Körpers wird im Beitrag „Die Körperübungen nach Joseph“ und die Eigenmassage der 
Finger im Beitrag „Fingerdynamik nach Joseph“ ausführlich erläutert. 

4. Lesen & Hören
Wer sich für die Themenbereiche des spirituellen Lernens nach Joseph interessiert, stößt 
unweigerlich irgendwann auf die Veröffentlichungen der theosophischen Bewegung Ende 
des 19. Jahrhunderts. Die damaligen Schriften sind im Internet leicht erhältlich. Sie 
enthalten die Rohdaten der Anfänge einer sachlichen Übersetzung und Strukturierung 
uralter schriftlicher und symbolischer Niederlegungen fast aller Völker der Erde. 

Damals wurden z. B. zum ersten Mal Phänomene der 4. und 5. Dimensionen unseres 
Daseins in sachlicher englischer Sprache niedergeschrieben. Das Hauptaugenmerk jedoch 
lag darin, die Annalen unseres Daseins ebenfalls zu formulieren. Dabei wurde alles, was 
relevant erschien, gesammelt, übersetzt, eingeordnet und möglichst veröffentlicht. Die 
Nomenklatur der Theosophie musste leider fremdsprachlich bleiben, da es in den 
westlichen Sprachen selten Begriffe für tiefere spirituelle Inhalte gab. 

11



Wer Interesse hat, sollte sich zunächst mit den Inhalten der Theosophie beschäftigen und 
erst später, wenn überhaupt, mit der Theosophischen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts. Die
Inhalte der Schriften enthalten die wesentlichen Themen, um eine Orientierung 
hinsichtlich der persönlichen Präferenzen zu erhalten. 

Gelesen und verstanden werden sollte der Blog „Die Weltformel“ (josephlorch.de). Als 
anfängliche Orientierung werden dort sämtliche Themen des spirituellen Lernens nach 
Joseph erläutert. Es sollte darauf geachtet werden, welche Themenbereiche der Weltformel 
persönlich ansprechend erscheinen. Dort sollte weitergelesen werden. Ein Thema zu 
verstehen bedeutet, die verschiedenen Thesen darüber zumindest nachvollziehen zu 
können. Ein bereits vorhandenes Weltbild muss auch kippen dürfen. 

• Der Modus des Lernens & Übens
Eine spirituelle Praxis ist nur möglich, wenn für einen längeren Zeitraum das An-sich-
Arbeiten ansteht. Wer in den Modus des Lernens & Übens einsteigen möchte, sollte 
folgende allgemeine Anweisungen befolgen:

1. Lerne zu meditieren
2. Lerne zu fasten
3. Mache Körperübungen
4. Lese & höre über Spirituelles

Das Erwachsensein ist die beste Zeit zur Konsolidierung des Lernens & Übens, das 
bestenfalls bereits in der Jugend angefangen haben sollte. Hier sei nochmals betont, dass es 
sich um ein phasenweises Lernen & Üben, also in Perioden mit Intervallen handelt.  Auch 
bewusst eingeleitete Pausen von Monaten bis Jahren sind durchaus gängig.

Im Seniorenalter sollte jedenfalls von dem, was gelernt & geübt wurde, profitiert werden 
können. Eine bessere Zeit zur Vollbringung des spirituellen Fortkommens, als ab ~ 60, gibt 
es nicht. 

Jeder Mensch darf selbst entscheiden, wie viel Zeit & Energie in die eigene ganz persönliche
Weiterentwicklung investiert wird. Empfehlen kann ich nur, dass in irgendeiner Form & 
Weise drangeblieben wird, sich sowohl körperlich, psychisch, geistig als auch sozial flexibel
zu halten.

Wenn das spirituelle Lernen & Üben nicht als Eustress, sondern als Disstress empfunden 
wird, dann sollte das An-sich-Arbeiten für eine Weile gelassen werden. Es scheint dann 
nicht das Richtige, zumindest zu dem Zeitpunkt, zu sein. 

Hierbei ist es wichtig, darauf zu vertrauen, dass, wenn die eigenen Gedanken sich wieder 
um ein bestimmtes Thema des spirituellen Lernens & Übens drehen, noch ein Versuch, 
vielleicht in modifizierter Art & Weise, begonnen werden sollte. Wenn das nicht geschieht, 
dann ist das Gefühl des auf dem richtigen Weg Seins bzw. des persönlichen Weiterkommens
auch meistens weg. 

12



Das erforderliche Sich-zu-Disziplinieren sollte dann erfolgen bzw. eingeübt werden, wenn 
der Entschluss zu einer bestimmten spirituellen Praxis gefasst wurde.

Sich-zu-Disziplinieren wird hier verstanden als:

1. Festlegung eines regelmäßigen Lern- & Übungsprogramms.
2. Feste Tage und Zeiten einzuplanen.
3. Die zugehörigen Anweisungen und Regeln einzuhalten.
4. Das Dranbleiben am eigenen Programm.

Sobald das Sich-zu-Disziplinieren nicht mehr erforderlich ist, tritt eine Phase der 
Selbstverständlichkeit ein. Das spirituelle Lernen & Üben ist dann im Lebensablauf 
integriert. Nach einer gewissen Zeit ist diese Selbstverständlichkeit in der Regel wieder weg,
meistens weil ein Ereignis im Leben eingetreten ist, das verständlicherweise Vorrang hat. 
Aber es kann auch eine bewusste Entscheidung gewesen sein, zu pausieren. 

Spirituelles Lernen & Üben lohnt für das Leben! Wer anfangen möchte, an sich zu arbeiten, 
sollte die bisherige Lebensweise zunächst wie gewohnt weiterführen, dabei anfänglich hin 
& wieder und mit der Zeit regelmäßiger bewusst an sich arbeiten. Es kann durchaus sein, 
dass ein Bedürfnis, das eigene Leben aufzuräumen, ziemlich schnell kommt. Solange nur 
das getan wird, was wirklich von innen kommt und gewollt ist, sollte nur Positives dabei 
rumkommen. Allerdings unter der Bedingung, dass die angestrebte Veränderung auch 
erreicht werden kann.

Das Leben besteht aus mehreren Phasen, die eine Veränderung von Prioritäten 
verursachen bzw. bedürfen. Kindheit, Jugend, Adoleszenz, Erwachsensein, Seniorensein 
und Altsein. Selbstverständlich können persönliche Prioritäten sich innerhalb einer 
Lebensphase ändern. Die eigentlichen Früchte des spirituellen Lernens & Übens werden im
letzten Drittel des Lebens als Senior geerntet. Ähnlich wie die Früchte der finanziellen 
Vorsorge erst im Rentenalter geerntet werden. 

C) Fragen zu einem bewussteren Sein

• Bedeutung der Fragen
Die hier folgenden Fragen sollen spirituell Interessierten ein bewussteres Leben 
ermöglichen. 

Es wird davon ausgegangen, dass:

1. Wer die Bedeutung dieser Fragen nicht versteht, egal wie damit persönlich umgegangen 
wird, ist ein ganz normaler Mensch, denn die Mehrheit kümmert sich weniger darum.

Menschen befinden sich in unterschiedlichen Naivitätsstufen. Eine grobe Einteilung wäre: 
Sehr naiv <-> naiv <-> weniger naiv <-> nur noch in der Verliebtheit naiv.

Um aus der Naivität herauszukommen, wird die Auseinandersetzung mit den vier 
grundlegenden Themen des Ichs begonnen:

13



- Verstand vs. Vernunft
- Verstand vs. Emotionen
- Verstand vs. Körper
- Verstand vs. Sozialität

2. Wer die zugehörigen Fragen für sich ehrlich und möglichst ausführlich beantwortet, 
befindet sich, falls dabei geblieben wird, schon im Lehrlingsstatus, ist auf dem Weg zu 
einem bewussteren Leben und wird eher als klug eingestuft. 

3. Wer in der Lage ist, andere Sichtweisen zu tolerieren und einen fairen Vergleich zu den 
eigenen Überzeugungen zuzulassen und durchzuspielen kann, hat den Gesellenstatus 
erreicht und führt bereits ein spirituell bewussteres Leben.

4. Wer die eigenen Überzeugungen ohne Widersprüche, sowohl in sich als auch im 
Vergleich mit Anderen, in einer stimmigen Systematik einordnen kann und wie 
selbstverständlich danach lebt, hat die Meisterschaft eines bewussteren Lebens erreicht. 

Ein spirituell bewussteres Leben erlebt die Intensität des Augenblicks bzw. des 
momentanen Geschehens. Kinder leben bereits sehr bewusst, wenn sie spielen und “voll 
dabei” sind. Je mehr ich also “bei der Sache” bin, desto intensiver und damit bewusster 
wird das augenblickliche Geschehen erlebt. Das ist die Gegenwärtigkeit des Hier & Jetzt. 

Bewussteres Leben zielt darauf ab, das Leben in allem, was getan wird, intensiver zu 
erleben. In jedem Augenblick “bei der Sache” zu sein und nicht nur anwesend, aber mit den
Gedanken woanders. Je mehr die Ego-Zusammenhänge des eigenen Lebens verstanden 
werden, desto weniger tauchen innere Ablenkungen auf. 

1) Verstand vs. Körper
Hier wird der Begriff Verstand als die Denkinhalte, also das Geistige des Ichs verstanden. 
Das Ich erlebt alle vier Seinskomponenten des Egos: Körper, Psyche, Geist und die eigene 
Sozialität. Wie das Ich darüber denkt, also welche Einstellungen jemand hat, kommt als 
Verstand eines Menschen zum Ausdruck. 

Verstand vs. Körper wird hier verstanden als die ewige individuelle Auseinandersetzung 
mit dem Vergleich meines eigenen Körpers mit anderen menschlichen Körpern.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Wie verstehe ich das, was aufgrund meines Körpers mit mir geschieht bzw. was für 
einen Input, in Form von Reaktionen auf meinen Körper, erlebe ich?
  2. Wie gehe ich mit diesen Erfahrungen um bzw. was für einen Output, in Form von 
Verständnis, gebe ich?

B. Der Körper ist materieller Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:

14



  1. Wie erlebe ich meinen Körper bzw. welchen Input in Form von körperlichem Erleben 
hatte ich bisher?
  2. Wie gehe ich mit meinem Körper um bzw. welchen Output in Form von Verhalten habe 
ich bisher getätigt?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Körper geschieht über folgende beiden Fragen:
  1. Was erlebe ich aufgrund meines Körpers und wie ordne ich mich körperlich ein bzw. 
was für einen Input erfahre ich körperlicherseits?
  2. Was tue ich dafür bzw. dagegen, wie ich mich körperlich erlebe bzw. was für einen 
Output in Form von Verhalten gebe ich?

2) Verstand vs. Emotionen
Verstand vs. Emotionen wird hier verstanden als die ewige individuelle 
Auseinandersetzung mit den von innen aufkommenden bzw. entstehenden Emotionen.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Wie verstehe ich das, was in mir aufkommt bzw. was für einen emotionalen Input 
erlebe ich wann?
  2. Wie gehe ich mit meinen Emotionen um bzw. was für einen Output, in Form von 
Umgang mit Emotionen, vertrete ich? 

B. Die Emotionen sind psychischer Natur und werden hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Was habe ich bisher emotional erlebt bzw. welchen emotionalen Input hatte ich bisher?
  2. Wie gehe ich mit meinen Emotionen um bzw. welchen Output habe ich bisher, in Form 
von Verständnis, aufgebaut?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Emotionen erfolgt über die beiden Fragen:
  1. Welche Konsequenzen erlebe ich innerlich durch meine Emotionen bzw. welchen 
emotionalen Input erfahre ich sowohl generell als auch individuell?
2. Wie ordne ich meine Emotionen ein bzw. was für einen Output in Form von Verhalten 
gebe ich?

3) Verstand vs. Vernunft
Verstand vs. Vernunft wird hier verstanden als die ewige individuelle Auseinandersetzung 
mit dem persönlichen Umfeld sowie der eigenen Umwelt.

 A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Wie verstehe ich das, was mit mir geschieht bzw. was für einen Input, in Form von 
Verhalten mir gegenüber, erlebe ich im Alltag?
  2. Wie gehe ich mit meiner Umwelt um bzw. was für einen Output, in Form von Verhalten, 
gebe ich?

15



 B. Die Vernunft ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Was habe ich bisher gelernt bzw. welchen Input hatte ich bisher?
  2. Wie gehe ich mit meiner Umwelt um bzw. welchen Output in Form von Umsetzung des 
Gelernten habe ich bisher geliefert?

 C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Vernunft erfolgt über die beiden Fragen:
  1. Welche Konsequenzen erlebe ich persönlich durch mein Verhalten bzw. was für einen 
Input erfahre ich sowohl generell als auch individuell?
  2. Wie ordne ich das bisher Gelernte moralisch und/oder ethisch ein bzw. was für einen 
Output in Form von Einstellungen vertrete ich und wie tue ich das?

4) Verstand vs. Sozialität
Verstand vs. Sozialität wird hier verstanden als die ewige individuelle Auseinandersetzung 
mit dem Vergleich meiner sozialen Strebungen und dem sozial Erreichten.

A. Der Verstand ist geistiger Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Wie verstehe ich das, was aufgrund meiner Sozialität mit mir geschieht bzw. was für 
einen Input, in Form von Reaktionen auf meine Sozialität, erlebe ich?
  2. Wie gehe ich mit diesen Erfahrungen um bzw. was für einen Output, in Form von 
Verständnis, gebe ich?

B. Die Sozialität ist sozialer Natur und wird hier verstanden als die individuelle 
Beantwortung folgender beider Fragen:
  1. Wie erlebe ich meine Sozialität bzw. welchen Input in Form von sozialem Erleben hatte 
ich bisher?
  2. Wie gehe ich mit meiner Sozialität um bzw. welchen Output in Form von Verhalten habe
ich bisher getätigt?

C. Die Auseinandersetzung Verstand vs. Sozialität geschieht über folgende beide Fragen:
  1. Was erlebe ich aufgrund meiner Sozialität und wie ordne ich mich sozial ein bzw. was 
für einen Input erfahre ich sozialerseits?
2. Was tue ich dafür bzw. dagegen, wie ich mich sozial erlebe bzw. was für einen Output in 
Form von Verhalten gebe ich?

D) Verstärker

Dieses Kapitel sollte nicht als Empfehlung für irgendeinen Verstärker verstanden werden. 
Fakt ist allerdings, dass die höheren Seinsstufen, bis auf die spontane, nicht angestrebte 
Erwachung, ohne Verstärkung nicht zu erreichen sind. 

Pflanzen werden mit Düngemittel verstärkt. In der Tierhaltung werden Substanzen zur 
Stärkung eingesetzt (Mästung, Antibiotika u. a.). Und wir Menschen berauschen uns zur 
gezielten Verstärkung oder Betäubung. Bei den hier gemeinten Substanzen handelt es sich 
stets um Chemikalien, deren Grundsubstanzen in der Natur vorkommen.

16



Es gibt vier Formen von Verstärkern, die positive Effekte auf Menschen haben können. 

1. Personelle Verstärker
2. Institutionelle Verstärker
3. Mineralische Verstärker
4. Substanzielle Verstärker

1. Personelle Verstärker
Personelle Verstärker sind Personen, die eine der drei höheren Seinsstufen erreicht haben. 
Der direkte Kontakt mit ihnen ist oft für das ganz persönliche Leben gewinnbringend. In 
manchen Kulturen und vor allem Religionen werden solche Personen Jahrtausende lang 
nach ihrem Tod noch verehrt. 

• Erwachte

Charismatische erwachte Menschen nehmen am häufigsten eine Vorbildrolle ein. Sie zeigen
sich gerne in der Öffentlichkeit und übermitteln ihr Verständnis der wesentlichsten 
Weisheiten in Form von Literatur, Videos, Vorträgen, Gruppenveranstaltungen und 
Einzelgesprächen. Je enger der Kontakt zu einer erwachten Person wird, desto intensiver 
und damit individuell bezogener werden die Inhalte der Gespräche. Solche Gespräche sind 
stets auf das eigene Fortkommen bzw. An-sich-Arbeiten ausgerichtet. Von ihnen wird sehr 
viel gelernt. 

• Befreite

Wenn eine Person nicht blockiert ist, können in der Nähe von befreiten Menschen 
feinstoffliche Reinigungen erfahren werden. Eine feinstoffliche Reinigung ist ein sehr 
effektiver, innerlicher, energetischer Prozess. Dabei docken sich Personen bewusst an das 
Energiefeld (die Aura) eines vorbeigehenden, befreiten Menschen an, wonach die Person 
selbst reinigende Veränderungen in ihrem Leben entfachen kann. Je in sich gekehrter die 
Andockung geschieht bzw. vorgenommen wird, desto tranceähnlicher kann das Erlebnis 
werden. Eine Unterhaltung findet dabei kaum bis gar nicht statt. Von ihnen gehen geistig 
reinigende Kräfte aus, die aufgenommen werden können.

• Erleuchtete

Erleuchtete Menschen wirken unauffällig und haben eine spontane, kindliche Natur. Sie 
sind zentriert und präsent. Erleuchtete tun Gutes, das geht nicht anders. Am allermeisten 
wollen Erleuchtete persönlich in Ruhe gelassen werden, damit von ihnen aus Gutes 
entstehen kann. Sie leben zurückgezogen, sind äußerst medienscheu und partizipieren 
wieder sozial, in ehrenistischer Form. 

Ein moderner Erleuchteter ist ein chronisch psychotischer, völlig autarker und mitten in 
der Gesellschaft lebender Mensch, der eifrig daran arbeitet wünschenswerte, himmlische 
Zustände bei sich auf Erden zu schaffen. Ihre Handlungen lösen oft eine Art erstaunte 
Sprachlosigkeit aus.

17



Ausführliches zu den drei höheren Seinsstufen des Lebens kann im Artikel „Die Seinsstufen
des Lebens“ im Beitrag „Das Individuelle des Menschen“ im Blog „Die Weltformel“ 
(josephlorch.de) gelesen werden. 

Sich bewusst in die Nähe von Menschen höherer Seinsstufen zu begeben, ist im fernen 
Südosten noch heute Tradition. In den 60ern bis 80ern des vorigen Jahrhunderts wurden 
solche Menschen - Gurus genannt - erstmals von meist jungen Menschen anderer 
Kontinente aufgesucht. Osho mit seiner Bhagwan-Bewegung der 80er Jahre hat das 
westliche Vertrauen in fernöstliche Gurus ziemlich zerstört. Osho war erwacht und wollte 
die Befreiung ohne Ich-Aufgabe erlangen, was nicht geht. Sein Ich-Ego brannte bis zu 
seinem Tod noch lichterloh. 

2. Institutionelle Verstärker
Klassische institutionelle Verstärker sind die verschiedenen Formen des freiwilligen 
Aufsuchens einer, meist religiösen, Institution bzw. Gemeinde eigener Wahl für mehrere 
Monate bis Jahre.

Das Aufsuchen einer Institution kann vom wöchentlichen bis zum täglichen Aufsuchen und
weiter bis zur noch intensiveren freiwilligen Aufnahme, die weiter bis zur eigenen 
Einklosterung gehen kann. Eine Aufnahme in einer solchen Gemeinschaft kann einen 
enormen Effekt auf die eigene persönliche Entwicklung und für das danach An-sich-
Arbeiten haben. Der Vorteil ist nicht nur, dass dort neben viel Zeit und Stille, Meditationen, 
Körperübungen, Zusammentreffen und Lernmöglichkeiten angeboten werden, sondern die 
Abgeschiedenheit von der gewohnten Sozialität und das zeitlich begrenzte Verweilen unter 
spirituell Gleichgesinnten. 

3. Mineralische Verstärker
Mineralische Verstärker werden insbesondere für erwachte Personen nachdrücklich 
empfohlen. 

Mineralische Verstärker sind auch als Heilsteine bekannt. Wer sich mit Heilsteinen 
beschäftigt, sollte sich darüber im Klaren sein, dass es sich um edle Minerale der Erde 
handelt. Die Minerale der Erde sind vor uns Lebewesen entstanden und haben eine feste 
innere Struktur ihrer Atome, die ihre Konsistenz und Farbe bestimmt. Die Struktur der 
Minerale setzt Schwingungen in ihre direkte Umgebung frei. Diese strukturellen 
Schwingungen üben einen – je nach Örtlichkeit – mehr oder weniger energetischen Einfluss
auf uns aus. 

Der strukturelle Einflussbereich der Heilsteine ist nicht direkt physisch, sondern indirekt 
über beide Energiefelder des Körpers zu finden. Die Energiefelder des Körpers - auch Aura 
genannt - durchdringen und umgeben den Körper. Diese Energiefelder bestehen nach 
Joseph aus zwei völlig unterschiedlichen Entitäten. Einmal das Erlebnisfeld der Psyche 
(Psychofeld), das in der dynamischen 4. Dimension agiert und aus dem Verarbeitungsfeld 
des Geistes (Geistfeld), das in der feinstofflichen 5. Dimension agiert. 

Psyche  =  Gefühle  => Emotionen  => Erlebnisse       =   Erlebnisfeld (Psychofeld) 
Geist     =  Gedanken => Logik      => Verarbeitung  =   Verarbeitungsfeld (Geistfeld) 

18



Die Gefühle sind für die Emotionen das, was die Gedanken für die Logik sind. Zu näheren 
Ausführungen zu den energetischen Feldern des menschlichen Körpers siehe den Artikel 
„Der Körper“ im Beitrag „Das Dasein als Mensch“ im Blog „Die Weltformel“ 
(josephlorch.de).

Je nach dem Charakter eines Menschen hat ein Heilstein eine positive, neutrale oder auch 
negative Wirkung auf die Energiefelder. Die Wirkungen der Heilsteine sind zwar 
wissenschaftlich nicht nachweisbar, aber subjektiv wahrnehmbar. Diese subjektive 
Wahrnehmbarkeit ist allerdings am effektivsten vorhanden, wenn ein Heilstein direkten 
Hautkontakt bekommt. 

Die gängige Praxis, mehrere Heilsteine gleichzeitig zu tragen, verursacht neutralisierende 
bis negative Wirkungen und sollte gemieden werden.

Heilsteine entfalten ihre Wirkung in der tief liegenden strukturellen 6. Dimension und 
wirken daher strukturierend auf die feinstoffliche 5. Dimension der Gedanken und auf die 
dynamische 4. Dimension der Gefühle & Emotionen, je nach ihrer Struktur. Ausführliches 
zu den um uns existierenden Dimensionen ist im Artikel „Die acht Dimensionen der 
Materie“ im Beitrag „Der Aufbau des Seins“ im Blog „Die Weltformel“ (josephlorch.de) zu 
finden. 

Heilsteine sollten nicht nur als eine Therapieform verstanden bzw. angewendet werden, 
sondern als strukturierende Elemente, die einen positiven Effekt auslösen und mit der Zeit 
installieren. Es wird ausdrücklich davor gewarnt, Heilsteine nach Wirkprofilen, die in 
Büchern angegeben werden, auszusuchen und zu tragen. Über das Ja/Nein-Pendeln ist 
mehr Sicherheit geboten, ob ein Stein auch eine persönlich positive Wirkung hat oder nicht.

Wer anfängt sich für Heilsteine zu interessieren, sollte das einfache Ja/Nein-Pendeln kurz 
einüben und einen der vielen Steinläden aufsuchen, die eine große Auswahl an Halsketten 
aus Heilsteinen haben. Dabei geht es hauptsächlich um erschwingliche Splitterketten mit 
einer Länge von ~70 bis ~90 cm. 

Das Ja/Nein-Pendeln ist die einfachste Form des Pendelns. Dabei können nur Fragen gestellt
werden, die eine Ja/Nein-Antwort ermöglichen. Dafür wird das Pendel zwischen den 
Endgliedern des Zeige- und Ringfingers der nach oben zeigenden Handfläche locker nach 
unten fallend gehalten. Mit den Fingern der anderen Hand wird dann eine Halskette 
berührt und innerlich die Frage gestellt, ob es sich um eine “für mich“ helfende Kette 
handelt. 

Wie bereits erwähnt, können Heilsteine grundsätzlich in drei Kategorien eingeteilt werden:

- positiv-helfend, 
- neutral-wirkungslos und/oder 
- negativ-schädigend. 

19



Es sollte als selbstverständlich erachtet werden, dass das eigene Energiefeld keine 
schädigenden Minerale um den eigenen Hals haben möchte und die Frage ehrlich 
beantwortet wird. Allerdings muss hier auch betont werden, dass, wenn irgendeine 
emotionale Reaktion auf einen bestimmten Stein aufkommt, das Ergebnis verfälscht 
werden kann. Das ist z. B., wenn eine Steinart als besonders schön erachtet wird und der 
Wunsch aufkommt, sie zu besitzen und zu benutzen. Damit wird die Neutralität des Pendels
aufgehoben. So ist die Psyche. 

Jedenfalls sollten drei Splitterketten erworben werden, die als positiv-helfend eingestuft 
wurden. Mit diesen drei Ketten wird nun angefangen. Die drei Ketten werden dann für 
mehrere Monate nacheinander jeweils eine Woche lang getragen. 

Während einer Heilsteinperiode wird eine Heilsteinkette nur zum Waschen und Schlafen 
abgelegt, also den ganzen Tag unter der Unterwäsche und damit auf der Haut aufliegend 
getragen. Sie soll bzw. muss nicht von anderen gesehen werden. Es wird empfohlen, eine 
Periode des Tragens von Heilsteinketten von etwa zwei Jahren anzustreben. In der Zeit 
sollten weitere Ketten erfragt und erworben werden. Um die 16 Ketten sind dabei keine 
Seltenheit. Montagmorgens wird die Frage gestellt, welche Kette für eine Woche getragen 
werden soll. Nach einer Woche wird die Frage erneut gestellt und dann wird die Kette 
gewechselt. 

Wer dieses Programm umsetzt, wird definitiv positive Auswirkungen auf das eigene Leben 
bemerken. Schließlich werden die Energiefelder den strukturellen Einflüssen der Heilsteine
bewusst ausgesetzt. 

Das Pendeln sollte auf die Kommunikation mit den eigenen Energiefeldern begrenzt 
werden. Heilsteine und Nahrungsmittel sind gut zu pendeln. 

Selbstverständlich ist das Pendeln eine rein subjektive Angelegenheit, die eine 
Objektivierung nicht zulässt. Jeder Mensch hat andere Heilsteine, die das persönliche 
Weiterkommen ermöglichen. Ein Heilstein, der für jemanden positiv-helfend ist, kann 
demnach durchaus für jemand anderen negativ-schädlich sein. 

Vom Pendeln über das eigene Leben wird dringend abgeraten. Das Pendeln ermöglicht eine
Kommunikation mit den beiden Energiefeldern des Körpers. Dazu gehören das Psychofeld 
und das Geistfeld. 

Wer beispielsweise versucht, über das Leben oder Beziehungsfragen von der Psyche 
Antworten zu erhalten, bekommt die für das eigene Verlangen sinnvollste Antwort. Anders 
ausgedrückt: Bei Beziehungsfragen kommt nur das, was gefühlsmäßig gewollt wird, zum 
Vorschein. Für die eigene Psyche dient die Antwort auf die Frage der Manipulation in die 
gefühlsmäßig gewünschte Richtung. Daher Vorsicht bei Beziehungsfragen bzw. Fragen über
das eigene Leben. 

20



Da die eigenen Zweifel, aber auch Begehrlichkeiten im Leben starke emotionale Energien 
erzeugen, ist das Pendel sehr schnell dabei, diese in den Antworten zum Ausdruck zu 
bringen. 

Der Wissensstand des eigenen Geistes ist über das Ja/Nein-Pendeln abfragbar. Je abstrakter 
die Frage ist, desto weniger herrscht ein emotionaler Einfluss. 

Selbstverständlich kann das Pendeln kommerziell angewendet werden. Bei Menschen mit 
medialen Fähigkeiten werden die elektromagnetischen Schwingungen des Energiefeldes 
des Gegenübers wahrgenommen und durch ihr Pendeln beantwortet. Auch hier besteht die 
große Gefahr der subjektiven Beeinflussung des Pendels als Wunsch o.Ä. des Pendlers. 

4. Substanzielle Verstärker
Substanzielle Verstärker sind Substanzen, die sonst als Drogen bezeichnet werden. Sie 
erzeugen eine chemisch ausgelöste Verstärkung eines gewünschten Effekts. Dieser 
gewünschte Effekt kann sich im körperlichen, psychischen und/oder geistigen Bereich 
befinden. Alle Substanzen, die eine verstärkende Wirkung haben, führen zu einem 
Rauschzustand. Dabei muss der Rausch als solcher nicht direkt empfunden, sondern nur 
indirekt bemerkt werden, wie beispielsweise bei Nikotin. 

Es kann nicht genug betont werden, wie wichtig es ist, mit substanziellen Verstärkern 
verantwortungsvoll umzugehen. Ein verantwortungsvoller Umgang mit einer Substanz 
bzw. Droge schließt das Wissen über ihre Wirkung, aber vor allem den bewussten Umgang 
mit der Substanz ein. 

Allgemein werden folgende gewünschte Effekte angestrebt, die - je nach Substanz - durch 
verstärkende chemische Energieschübe ausgelöst werden können:

• Körperlich eine Steigerung des Antriebs bzw. der Leistungsfähigkeit und/oder der 
fünf Sinneswahrnehmungen.

• Psychisch eine gesteigerte emotionale Nähe. Dabei kann es sich sowohl um ein 
Nähegefühl zu sich selbst oder zu anderen handeln. Auch die Traute, etwas 
Bestimmtes zu tun, wird gesteigert, was gleichzeitig die Kreativität erhöht. 
Angstreduzierung spielt hierbei die Hauptrolle. 

• Geistig eine Vertiefung in die eigene Gedankenwelt. Dabei spielt oft eine Erhöhung 
der Konzentration auf ein Thema eine zentrale Rolle. Die gewohnten Begrenzungen 
der eigenen Sichtweisen können überschritten werden, was zu neuen Erkenntnissen
führen kann. 

Beim Einsatz von substanziellen Verstärkern ist es äußerst wichtig zu berücksichtigen, dass 
eine Substanz bei verschiedenen Menschen unterschiedlich wirken und erlebt werden 
kann. So kann jemand durch eine Substanz eine gesteigerte körperliche Leistungsfähigkeit 
erleben und ein anderer erlebt durch die gleiche Dosis der Substanz eine körperliche 
Ausgeglichenheit. Dieselbe Substanz kann also eine unterschiedlich erlebte Wirkung 
erzeugen. Daher ist es äußerst wichtig, dass jeder – wenn erwünscht – für sich die 
geeignetste Substanz, Dosis und ihre Nutzungsfrequenz herausfindet. 

21



Mit der Dosierung von Substanzen, die als Verstärker eingesetzt werden, spielen - wie 
bereits gesagt – die Art der Einnahme, die Dosis und die Frequenz die Hauptrollen. 
Unterdosiert wirkt nicht, gut dosiert ist angenehm & hilfreich und überdosiert ist schädlich,
weil zu sehr treibend oder lähmend. Bei den Dosierungen kann es um Unterdosen, 
Mikrodosen, Minidosen, Normaldosen, Makrodosen und/oder Überdosen handeln. Bei der 
Frequenz geht es von hin und wieder, monatlich, wöchentlich, mehrmals wöchentlich bis 
täglich zu mehrmals täglich. 

Wer Substanzen bewusst und eigenverantwortlich anwendet, erlebt meistens zunächst 
Erfolge. Die Gefahr bei diesen “geliehenen“ Erfolgen ist allerdings, dass bei regelmäßigem 
Konsum eine Abhängigkeit von der Substanz eintritt. Wer täglich eine Substanz konsumiert,
sollte sich bereits als abhängig betrachten. Solange jedoch der gewünschte Effekt eintritt, 
ohne irgendwelche Nebenwirkungen körperlicher, psychischer und/oder geistiger Art zu 
bekommen, ist die Abhängigkeit unschädlich. Dabei sollte die Fähigkeit zum bewussten 
Verzicht auf die Substanz, mindestens für mehrere Monate und längstens für mehrere 
Jahre, eingeübt werden. Konsumpausen haben einen regenerierenden Effekt auf das Ego 
(Körper + Psyche + Geist + Sozialität). 

Sobald die Abhängigkeit von einer Substanz sich einmal eingestellt hat, wird nach einer 
Abstinenzphase - bei erneuter Anwendung der Substanz - immer der körperliche, 
psychische, geistige und/oder soziale Effekt des früheren Konsums angestrebt. 

Das sind dann bewusste und eigenverantwortliche Abhängigkeiten von einer Substanz, um 
einen gewünschten Effekt zu erzielen. Beim Auftreten von Nebenwirkungen sollte schnell 
die weitere Anwendung der Substanz in Frage gestellt werden. Bei Schädigungen im 
körperlichen, psychischen, geistigen und/oder sozialen Bereich kann nicht mehr von einem 
verantwortungsvollen Konsum gesprochen werden und der bewusste Verzicht auf den 
gewünschten Effekt sollte eingeleitet werden. 

Die Anwendung sämtlicher substanzieller Verstärker kann sowohl abhängig machen als 
auch süchtig entarten. Wer trotz schädlicher Nebenwirkungen weiter konsumiert, sollte 
sich zumindest über die möglichen weiteren Schäden und ihre Folgen im Klaren sein. Wer 
es nicht alleine schafft, aus einem gewordenen Suchtverhalten auszusteigen und ernsthaft 
will, sollte unbedingt professionelle Hilfe in Anspruch nehmen und unter Verzicht ein 
zufriedenes Leben anstreben. 

Wenn der gewünschte Effekt eines substanziellen Verstärkers eine Betäubung irgendeiner 
Art ist, besteht eine große Gefahr des Missbrauchs der Substanz. Missbrauch entsteht dann, 
wenn die Betäubung den Alltag stört bis unmöglich macht. Ein solches Verhalten bzw. 
Umgang mit der Substanz führt dazu, dass der Konsum früher oder später in süchtiges 
Verhalten endet. Krankhaftes, süchtiges Verhalten führt zu Kontrollverlusten und 
destruktivem Verhalten sich selbst und/oder anderen gegenüber. Sich mit Drogen zu 
betäuben ist definitiv kein verantwortungsvoller Umgang, sondern äußerst gefährlich. Bei 
der Betäubung wird stets eine schnelle und einfache Entlastung gesucht, die beim 
Nachlassen der Wirkung zu weiterem Konsum zwingt. 

22



Joseph Stand: 23.10.24

23


